

॥ याज्ञवल्क्यधर्मशास्त्रम् ॥

---

‘Yajnavalkya’s Gesetzbuch.

Sanskrit und Deutsch

herausgegeben

von

R.  
Dr. Adolf Friedrich Stenzler,  
ordentlichem Professor der Orientalischen Sprachen an der Universität Breslau.

Τρέφονται γὰρ πάντες οἱ ἀνθρώπινοι  
νόμοι ὑπὸ ἐνὸς τοῦ θεοῦ.

Heraklit.

---

Berlin,

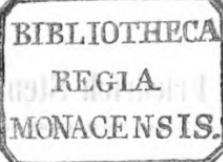
Ferd. Dümmler’s Buchhandlung.

LONDON,

WILLIAMS & NORGATE, 14 Henrietta Street Covent Garden.

1849.

41.5



## **Vorrede.**

---

Die ausgabe des Yâjnavalkya, welche ich hiermit den freunden des indischen alterthums übergebe, war ursprünglich bestimmt, eine sammlung zu eröffnen, in welcher ich wo möglich alle indischen gesetzbücher, ausser dem des Manu, im original mit deutscher übersetzung vereinigen wollte. Noch ehe ich im stande bin ein bestimmtes versprechen zu geben über die ausführung dieses planes, benutze ich die sich darbietende gelegenheit, dieses einzelne gesetzbuch herauszugeben.

Aus der grossen zahl dieser gesetzbücher sind bis jetzt nur diejenigen durch europäische bearbeitung unserer bekanntshaft theilweise näher gebracht, welche das eigentliche recht als einen bestandtheil enthalten, und dadurch wichtig sind für die praktischen juristen in Indien. Es scheint aber jetzt zeit zu sein, die litteratur der gesetzbücher in ihrem ganzen umfange in den bereich der forschung zu ziehen. Ein vergleichendes studium derselben muss nothwendig resultate gewähren, welche nicht wenig beitragen werden zur erkenntniss der entwicklung des indischen lebens. Indem ich mir vorbehalte, die bisherigen ergebnisse meiner studien

auf diesem gebiete in einer reihe von abhandlungen über die litteratur der gesetzbücher im allgemeinen und über einzelne materien derselben mitzutheilen, will ich mich hier auf die nöthigsten andeutungen über das vorliegende gesetzbuch beschränken.

Das gesetzbuch des *Yâjnavalkya* ist, eben so wie die gesetzbücher des *Manu* und mehrerer anderer gesetzgeber, in verschiedenen redaktionen vorhanden gewesen, und wahrscheinlich noch vorhanden. Die indischen juristen citiren einen *Brihad Yâjnavalkya* und einen *Vriddha Yâjnavalkya*. In welchem verhältnisse die so bezeichneten gesetzbücher zu dem vorliegenden stehen, lässt sich aus den wenigen citaten, welche sich aus ihnen vorfinden, nicht bestimmen. Die in Europa vorhandenen hülfsmittel dürften auch wohl überhaupt nicht zur lösung dieser frage hinreichen. Bei ihrer wichtigkeit für die geschichte dieses zweiges der Sanskrit-litteratur ist es wünschenswerth, dass in Indien selbst nach den verschiedenen redaktionen der gesetzbücher geforscht werde. Aus dem gebrauche, welchen die indischen juristen von diesen verschiedenen redaktionen machen, geht hervor, dass diejenigen redaktionen der gesetzbücher, welche bloss mit dem namen ihrer verfasser, ohne weiteren zusatz, bezeichnet werden, für das praktische leben schon seit langer zeit von überwiegender geltung waren.

*Yâjnavalkya's* gesetzbuch ist von mehreren commentatoren erläutert worden\*). Als den ältesten commentar

---

\*) Ich nehme diese litterarhistorischen notizen aus den vorreden Colebrooke's zu seinen werken: A Digest of Hindu Law, Vol. I — III. London 1801. 8. und: Two Treatises on the Hindu Law of Inheritance. Calcutta 1810. 4. Einiges auch aus dem aufsatze von F. W. Ellis, On the Law Books of the Hindus, in den Transactions of the Literary Society of Madras. P. I. London 1827. 4.

nennt man den des Aparârka. Der verfasser stammte aus der königlichen familie der Silâras. Auf seinen ausführlichen commentar soll sich, nach Ellis, meistens Vijnâneśvara in seiner Mitâksharâ beziehen, wenn er meinungen anführt, ohne zu sagen, woher er sie nimmt. Als ein neuerer und kurzer commentar wird der des Śûlapâni \*) erwähnt, Dîpakalikâ betitelt. Er steht bei der bengalischen rechtschule in besonderem ansehen, und wird daher auch häufig in Raghunandana's Smrititattva citirt. Ausser diesen werden noch commentare zu Yâjnavalkya's gesetzbuche von Devabodha und Viśvarûpa erwähnt. Wichtiger aber, als die genannten commentare ist die berühmte Mitâksharâ von Vijnâneśvara. Sie ist mehr als ein blosser commentar zum Yâjnavalkya. Sie hat sein gesetzbuch zur grundlage, beschränkt sich aber nicht darauf, dasselbe zu erklären, sondern discutirt zweiseitliche stellen ausführlich und scharfsinnig, und ergänzt da, wo nach dem standpunkte ihrer zeit irgend eine lücke erscheint, aus einer reichen litteratur von gesetzbüchern und anderen werken, so dass sie eine getreue darstellung des ganzen inhalts des gesetzes gewährt, wie sich derselbe zu ihrer zeit gestaltet hatte. Vijnâneśvara soll zu einer durch Śankara gestifteten sekte von Sannyâsins gehört haben, und da ein commentar zur Mitâksharâ wahrscheinlich im 14. jahrhundert geschrieben ist, so würde die abfassung der Mitâksharâ zwischen das 9. und 14. jahrhundert n. Ch. G. fallen \*\*). Ihr ansehen ist gross und

\*) In der königl. bibliothek zu Berlin, Chambers' sammlung, No. 328, findet sich: Prâyaścitta viveka von Śûlapâni. Ist das vielleicht ein theil dieses commentares? oder gar der ganze commentar, und die unterschrift nur dem dritten buche angehörend?

\*\*) Colebrooke, Inheritance, p. XI.

\*\*

weit verbreitet; sie gilt, wie Colebrooke<sup>\*)</sup> sagt, in allen indischen rechtsschulen, von Benares bis zur südspitze Indiens, als die hauptgrundlage der von ihnen befolgten lehren, und als eine autorität, von welcher sie selten abweichen.

Es giebt mehrere commentare zur Mitâksharâ. Colebrooke hat vier erwähnt gefunden<sup>\*\*)</sup>), nennt aber nur drei namentlich: die Subodhinî von Viśveśvara Bhatta, nach Colebrooke's vermutung aus dem 14. jahrhundert; einen neueren commentar von Bâlam Bhatta, und die Pratitâksharâ von Nanda Pañdita, dem verfasser des bekannten werkes über Adoption, Dattaka Mîmânsâ, und eines commentars zu Vishñu's Dharma Śâstra, betitelt Vaijayanî.

Von diesen zur erklärung des vorliegenden gesetzbuches dienenden werken hat mir keines, ausser der Mitâksharâ, zu gebote gestanden. Obgleich ich hinreichende gelegenheit gehabt habe, mich von Vijnâneśvara's gründlichkeit im allgemeinen zu überzeugen, bin ich doch seinen erklärungen stets nur nach strenger prüfung gefolgt. Man kann auch, wenn es sich um das verständniss der älteren gesetzbücher handelt, nicht vorsichtig genug sein in der benutzung der werke späterer juristen, weil der standpunkt derselben sie an einer unbefangenen, genauen auffassung der gesetzbücher hindert. Das bewusstsein einer allmählichen weiterbildung des gesetzes ist den Indiern nicht zu jeder zeit fremd gewesen, wie schon aus den verschiedenen gesetzstellen hervorgeht, welche Sir William Jones seiner übersetzung des Manu angehängt hat. In Parâsara's gesetzbuch heisst es (1, 22), dass die gesetze der verschiedenen zeitalter ver-

---

<sup>\*)</sup> Colebrooke, Inheritance, p. IX.

<sup>\*\*) Ebend. p. IV.</sup>

schieden sind \*), und zwar wird (1, 24) *Manu's gesetzbuch* dem *Krita Yuga* zugeschrieben, *Gautama's* dem *Treta Yuga*, *Śankha's* und *Likhita's* dem *Dvāpara Yuga*, und endlich *Parāśara's* gesetz dem *Kali Yuga*\*\*). Den späteren juristen aber erscheint die ganze *Smriti*, d. h. die aus der vorzeit überlieferte gesetzlitteratur, wie eine einheit, innerhalb welcher sie sich keinen widerspruch denken können. Um daher die wirklich vorhandenen verschiedenheiten und widersprüche zwischen einzelnen gesetzbüchern zu entfernen, nehmen sie nicht selten ihre Zuflucht zu den gezwungensten erklärungen einzelner Stellen der gesetzbücher.

Ein Beispiel mag als Beweis für diese Behauptung dienen.

*Yājnavalkya* leitet seine Vorschriften über die gottesurtheile (2, 95) mit folgenden Worten ein: „Wage, Feuer, „Wasser, Gift und das Weihwasser sind hier die gottesurtheile „zur Reinigung; diese werden bei grossen Anklagen ange- „wandt, wenn der Kläger zu einer *goldstrafe* bereit ist.“ Dann giebt er einige allgemeine Bestimmungen über die Anwendung der gottesurtheile, und beschreibt endlich das Verfahren bei jedem einzelnen derselben. Bei unbefangener Betrachtung dieses ganzen Abschnittes (2, 95—113) lässt sich wohl nicht zweifeln, dass *Yājnavalkya* die Anwendung der gottesurtheile überhaupt nur bei grossen Anklagen gestatten will, und dass er nur die fünf genannten Arten von gottesurtheilen kennt. Auf dieselben fünf Arten beschränken sich auch andere Gesetzgeber, z. B. *Vishnu*, *Śankha* und *Nārada*. Dagegen finden sich in den gesetzbüchern

\*) अन्ये कृतयुगे धर्मात्मेतायां दापरे परे ।

अन्ये कलियुगे नृणां युगद्वपानुसारतः ॥ २२ ॥

\*\*) कृते तु मानवो धर्मात्मेतायां गौतमः स्मृतः ।

दापरे शांखलिङ्गितः कलौ पाराप्रारः स्मृतः ॥ २४ ॥

**des Brihaspati und Pitāmaha** neun verschiedene arten von gottesurtheilen erwähnt. **Vijnāneśvara** erkennt aber hierin keine verschiedenheit, welche sich erklären liesse durch die annahme, dass die zahl der gottesurtheile im laufe der zeit vermehrt worden sei, sondern er weiss die verschiedenen gesetzgeber auf andere weise zur übereinstimmung zu bringen. **Yājnavalkya**, sagt er, führt die fünf oben genannten gottesurtheile an, nicht als wenn nur diese fünf existirten, sondern indem er hinzufügt: „diese werden bei grossen anklagen angewandt,“ deutet er an, dass die übrigen bei geringen anklagen angewandt werden.

Ich könnte andere beispiele anführen, in welchen nicht bloss dem sinne, sondern auch den worten noch grössere gewalt angethan wird. Das obige beispiel wird aber hinreichen, um zu zeigen, dass man sich in der erklärung der alten gesetzbücher der leitung der indischen juristen nicht unbedenklich überlassen kann.

Das historische interesse, welches unsere Sanskrit-studien leitet, zwingt uns vielmehr, in graden gegensatz zu den indischen juristen zu treten. Nur die genaue auffassung der verschiedenheiten zwischen den einzelnen gesetzbüchern kann uns in den stand setzen, die stelle zu bestimmen, welche jedes derselben einnimmt, so wie auch die resultate zu ziehen, welche sich daraus für die entwicklung des indischen lebens ergeben.

Zu einer solchen arbeit habe ich mit der vorliegenden ausgabe des **Yājnavalkya** den anfang machen wollen. Ich habe alle sorgfalt angewandt, die vergleichung des **Yājnavalkya** mit dem **Manu** zu erleichtern, durch möglichst genaue anführung der parallel-stellen aus dem gesetzbuche des letzteren. Die vielfache übereinstimmung beider gesetzbücher in sachen wie in ausdrücken führt allerdings zu der

annahme, dass **Manu's gesetzbuch dem gesetzbuche des Yânavalkya als grundlage gedient habe.** Neben dieser übereinstimmung treten uns aber auch bedeutende unterschiede entgegen.

Yânavalkya enthält zunächst mehrere gegenstände, welche bei Manu gar nicht vorkommen. Als die wichtigsten von diesen erscheinen mir: Die verehrung des Gañeśa (1, 270) und der planeten (1, 284); die ausfertigung von urkunden auf metallplatten über schenkungen von land (1, 318); die einrichtung von klöstern (2, 185). Ob bei Manu eine polemische rücksicht auf die Buddhisten zu finden sei, ist wenigstens zweifelhaft. Ausdrücke wie: leugner, Veda-spötter (Nâstika, Vedanindaka) und ähnliche, sind zu allgemein, um mit sicherheit zu der annahme zu berechtingen. Wenn aber bei Yânavalkya ausserdem noch die kahlköpfe, die gelben gewänder, die lehre von dem svabhâva (1, 271. 272. 349) erwähnt werden, so wird sich eine darin liegende beziehung auf die Buddhisten schwerlich leugnen lassen.

Noch wichtiger für die auffassung des verhältnisses beider gesetzgeber zu einander ist die vergleichung derselben in denjenigen materien, welche beiden gemeinschaftlich sind. Wer z. B. das eigentliche recht und das gerichtliche verfahren bei beiden gesetzgebern vergleicht, wird nicht nur im allgemeinen bei Yânavalkya einen fortschritt zu gröserer schärfe und bestimmtheit wahrnehmen, sondern auch in vielen einzelnen punkten, in welchen beide wesentliche verschiedenheiten zeigen, Yânavalkya's standpunkt als einen späteren erkennen.

Um meine ansicht über das relative alter des Yânavalkya hier vollständig auszusprechen, füge ich hinzu, dass aus der vergleichung desselben mit anderen gesetzbüchern,

soweit mir diese bis jetzt vergönnt gewesen, es sich mir als wahrscheinlich ergeben hat, dass keins der anderen gesetzbücher in die zeit vor Yâjnavalkya zu stellen sei. Yâjnavalkya's gesetzbuch scheint mir also die nächste stufe nach Manu zu bezeichnen. Ich werde bald gelegenheit haben, die gründe für diese ansicht bei der bearbeitung einzelner rechtsmaterien näher darzulegen.

Schwieriger ist es, über das absolute alter des Yâjnavalkya zu einer entscheidung zu kommen. Die ansicht, welche Schlegel noch vor wenigen Jahren mit zuversicht aussprach, dass Manu's gesetzbuch wenigstens tausend jahre vor Ch. G. vorhanden gewesen sei\*), findet schon jetzt schwerlich noch einen anhänger. Die ganze litteratur der uns vorliegenden gesetzbücher ist offenbar in eine viel spätere zeit herabzusetzen, wenn auch ihr wesentlicher inhalt schon früher vorhanden war, und ihre vorläufer wahrscheinlich noch zugänglich sind. Was Yâjnavalkya's gesetzbuch betrifft, so ist das zweite buch desselben später wörtlich in das Agni Purâña aufgenommen worden. Wilson erwähnt in seiner analyse dieses Purâña, dass sich stellen aus Yâjnavalkya's gesetzbuch in inschriften aus dem 10. jahrhundert nach Ch. G. finden, und dass das gesetzbuch also eine beträchtliche zeit vor das 10. jahrhundert zu setzen sei\*\*). Der umstand, dass sich stellen aus Yâjna-

---

\*) Zeitschrift f. d. K. d. Morgenl. Bd. III. p. 379. Utrumque librum, et legum codicem et carmen epicum, ut uno verba dicam, quod multorum annorum meditatio me docuit, septimo minimum ante Alexandri Magni aetatem seculo propagatum per Indiam fuisse, certissime statuo. Vel remotior Manûs et Vâlmîcis aetas mihi est indubitata.

\*\*) Journ. As. Soc. Beng. Vol. I, p. 84. It is certainly not very modern, as passages have been found on inscriptions in every part of India, dated in the tenth and eleventh centuries. To have been so widely diffused, and

valkya's Gesetzbuch im Panca Tantra finden\*), berechnigt uns wohl nicht, das fünfte Jahrhundert nach Ch. G. als die späteste Grenze der Abfassung zu setzen, da es der Kritik kaum möglich sein wird, das Panca Tantra in seiner ältesten Gestalt herzustellen. Ueber die früheste Grenze des Yânavalkya lässt sich nur eine wenig sichere Vermuthung aufstellen. Wilson hält es für möglich, dass die Benennung einer Münze, Nâñaka, von den Münzen des Kanerki genommen sei\*\*), und da sich dieses Wort bei Yânavalkya (2, 241) findet, so würden wir etwa das zweite Jahrhundert nach Ch. G. als früheste Grenze für die Abfassung seines Gesetzbuches haben.

Ueber die kritischen Hülfsmittel, welche mir zu Gebote standen, geben die kritischen Anmerkungen die nöthige Auskunft. Der Übersetzung hätte ich, ausser den Parallelstellen aus Manu, gern einen ausführlichen Commentar beigefügt. Aber wenn sich derselbe gleichmässig über das ganze Gesetzbuch verbreiten sollte, so hätte ich die Herausgabe des Buches auf nicht ganz kurze Zeit hinausschieben müssen. Ich habe es daher vorgezogen, zunächst das blosse Gesetzbuch zu geben, und werde auch, wenn es mir vergönnt ist, mit den übrigen Gesetzbüchern so fortfahren, um auf diese Weise die Grundlage zu einer ausführlichen Darstellung des Inhalts des indischen Gesetzes vorzubereiten.

---

to have then attained a general character as an authority, a considerable time must have elapsed, and the work must date therefore long prior to those inscriptions.

\*) Y. 3, 11 steht PT. sl. 380 (p. 80 in Kosegarten's Ausgabe), und Y. 1, 71. steht PT. 3, sl. 212 (p. 188). Auch PT. p. 149, l. 2. scheint sich eher auf Y. 1, 346 als auf Mn. 7, 160 zu beziehen.

\*\*) Wilson, Ariana antiqua, p. 364.

Manu's gesetzbuch hat, trotz der mehrfachen bearbeitungen, doch seinem wichtigsten inhalte nach bis jetzt lange nicht die berücksichtigung erfahren, welche es verdient. Wenn ausserdem das interesse auf dem gebiete der indischen litteratur im gegenwärtigen augenblicke sich vorzugsweise auf die wichtigen denkmäler der ältesten zeit wendet, so könnte es scheinen, als hätte ich für die herausgabe dieses gesetzbuches einen ungünstigen zeitpunkt gewählt. Ich fürchte das nicht, sondern hoffe vielmehr, dass die durch vergleichung beider gesetzgeber deutlich hervortretende geschichtliche bewegung nicht nur der gesetzlitteratur überhaupt grössere aufmerksamkeit zuwenden, sondern auch den wunsch erregen wird, die fäden aufzufinden, welche diesen zweig der litteratur mit der ältesten zeit verbinden. Diese aufgabe hat mir bei der beschäftigung mit den gesetzbüchern vor augen gestanden. Möchte es mir vergönnt sein, zu ihrer lösung selbst noch einiges beizutragen.

Breslau,

den 17. august 1849.

A. F. Stenzler.

याज्ञवल्क्यधर्मशास्त्रं

श्रीस्तंश्वरेण

व्रतिश्वाव्यानगरमहामठे संस्कृतभाषाध्यापकेन  
शोधितं

तस्मिन्नेव च नगरे मुद्रितं

१८४१

—४४४—

विक्रीयते तु बेरलीनाव्यराजधान्यां  
डुक्केनाम्ना पुस्तकविक्रेत्रा



॥ याज्ञवल्क्यधर्मशास्त्रम् ॥

---



योगीश्वरं याज्ञवल्क्यं सम्पूर्ज्य मुनयो ऽ ब्रुवन् ।  
वर्णाश्रमेतराणां नो ब्रूहि धर्मानशेषतः ॥१॥  
मिथिलास्थः स योगीन्द्रः क्षणं ध्यात्वाब्रवीन्मुनीन् ।  
यस्मिन्देशे मृगः कृज्ञस्तस्मिन्धर्मान्विबोधत ॥२॥  
पुराणन्यायमीमांसाधर्मशास्त्रमिश्रिताः ।  
वेदाः स्थानानि विद्यानां धर्मस्य च चतुर्दश ॥३॥  
मन्वत्रिविज्ञुहरीतयाज्ञवल्क्योशनोऽङ्गिराः ।  
यमापस्तम्बसंवर्ताः कात्यायनबृहस्पती ॥४॥  
पराशरव्यासशङ्कलिखिता दक्षगौतमौ ।  
शतातपो वशिष्ठश्च धर्मशास्त्रप्रयोजकाः ॥५॥

देशे काल उपायेन इव्यं श्रद्धासमन्वितम् ।  
 पात्रे प्रदीयते यत्तत्सकलं धर्मलक्षणम् ॥६॥  
 श्रुतिः स्मृतिः सदाचारः स्वस्य च प्रियमात्मनः ।  
 सम्यक्सङ्कल्पज्ञः कामो धर्ममूलमिदं स्मृतम् ॥७॥  
 इज्याचारदमाहिंसादानस्वाध्यायकर्मणाम् ।  
 अयं तु परमो धर्मो यद्योगेनात्मदर्शनम् ॥८॥  
 चत्वारो वेदधर्मज्ञाः पर्षत्रैविद्यमेव वा ।  
 सा ब्रूते यं स धर्मः स्यादेको वाध्यात्मवित्तमः ॥९॥  
 ब्रह्मक्षत्रियविद्यशूद्धा वर्णास्त्वाद्यास्त्रयो द्विजाः ।  
 निषेकादिशशानात्मास्तेषां वै मन्त्रतः क्रियाः ॥१०॥  
 गर्भाधानमृतौ पुंसः सवनं स्पन्दनात्पुरा ।  
 षष्ठे उष्ट्रमे वा सीमन्तो मास्येते ज्ञातकर्म च ॥११॥  
 अरुन्येकादशे नाम चतुर्थे मासि निष्क्रमः ।  
 षष्ठे उन्नप्राशनं मासि चूडा कार्या यथाकुलम् ॥१२॥  
 एवमेनः शमं धाति वीजागर्भसमुद्दवम् ।  
 तूङ्गीमेताः क्रियाः स्त्रीणां विवाहस्तु समन्तकः ॥१३॥  
 गर्भाष्टमे उष्ट्रमे वाब्दे ब्राह्मणस्योपनायनम् ।  
 राज्ञामेकादशे सैके विशामेके यथाकुलम् ॥१४॥

उपनीय गुरुः शिष्यं महाव्याहृतिपूर्वकम् ।  
 वेदमध्यापयेदेनं शौचाचारांश्च शिक्षयेत् ॥१५॥  
 दिवा सन्ध्यासु कर्णस्थब्रह्मसूत्रं उद्भुखः ।  
 कुर्यान्मूत्रपुरीषे च रात्रौ चेद्दक्षिणामुखः ॥१६॥  
 गृहीतशिश्वोत्थाय मृद्धिरभ्युदृतैर्जलैः ।  
 गन्धलेपक्षयकरं शौचं कुर्यादतन्द्रितः ॥१७॥  
 अन्तर्जानुः श्रुचौ देश उपविष्ट उद्भुखः ।  
 प्राग्ना ब्राह्मणं तीर्थेन द्विजो नित्यमुपस्पृशेत् ॥१८॥  
 कनिष्ठादेशिन्यंगुष्ठमूलान्यग्रं करस्य च ।  
 प्रजापतिपितृब्रह्मदेवतीर्थान्यनुक्रमात् ॥१९॥  
 त्रिः प्राशयापो द्विरुद्धय खान्यद्विः समुपस्पृशेत् ।  
 अद्विस्तु प्रकृतिस्थाभिहीनाभिः फेनबुद्दैः ॥२०॥  
 द्वृत्कण्ठतालुगाभिस्तु यथासंख्यं द्विजातयः  
 श्रुधेरन्त्स्त्री च श्रूद्रश्च सकृत्स्पृष्टाभिरत्ततः ॥२१॥  
 स्नानमब्दैवतीर्थत्वैर्मार्जनं प्राणसंयमः ।  
 सूर्यस्य चाप्युस्थानं गायत्र्याः प्रत्यहं जपः ॥२२॥  
 गायत्रीं शिरसा सार्धं जपेद्याहृतिपूर्विकाम् ।  
 प्रतिप्रणवसंयुक्तां त्रिर्यं प्राणसंयमः ॥२३॥

प्राणानायम्य सम्प्रोक्ष्य त्र्युचेनाब्दैवतेन तु ।  
 जपन्नासीत सावित्रीं प्रत्यगातारकोदयात् ॥२४॥  
 सन्ध्यां प्राक्प्रातरेवं क्षि तिष्ठेदासूर्यदर्शनात् ।  
 अग्निकार्यं ततः कुर्यात्सन्ध्ययोरुभयोरपि ॥२५॥  
 ततो जग्मिवादयेदृद्धानसावहृसिति ब्रुवन् ।  
 गुरुं चेवाप्युपासीत स्वाध्यायार्थं समाहितः ॥२६॥  
 आङ्गूतश्चाप्यधीयीत लब्धं चास्मे निवेदयेत् ।  
 क्षितं चास्याचरेन्नित्यं मनोवाक्यायकर्मीभिः ॥२७॥  
 कृतज्ञाद्रोक्षिमेधाविश्रुचिकल्प्यानसूयकाः ।  
 अध्याप्या धर्मतः साधुशक्तासज्ञानवितदाः ॥२८॥  
 दण्डाजिनोपवीतानि मेष्वलां चेव धारयेत् ।  
 ब्राह्मणेषु चरेद्देवमनिन्येषात्मवृत्तये ॥२९॥  
 आदिमध्यावसानेषु भवच्छब्दोपलक्षिता ।  
 ब्राह्मणक्षत्रियविशां भेद्यचर्या यथाक्रमम् ॥३०॥  
 कृताग्निकार्या भुज्ञीत वाग्यतो गुर्वनुज्ञया ।  
 आपोशानक्रियापूर्वं सत्कृत्यात्रमकुत्सयन् ॥३१॥  
 ब्रह्मचर्ये स्थितो नेकमन्नमध्यादनापदि ।  
 ब्राह्मणः काममश्चीयाच्छाङ्गे व्रतमपीडयन् ॥३२॥

मधुमांसाज्ञनोच्छ्रुत्स्त्रीप्राणिहिंसनम् ।  
 भास्करालोकनाज्ञीलपरिवादादि वर्जयेत् ॥३३॥  
 स गुरुर्यः क्रियाः कृत्वा वेदमस्मि प्रयच्छति ।  
 उपनीय दद्वेदमाचार्यः स उदाहृतः ॥३४॥  
 एकदेशमुपाध्याय ऋतिग्यज्ञकृदुच्यते ।  
 एते मान्या यथापूर्वमेभ्यो माता गरीयसी ॥३५॥  
 प्रतिवेदं ब्रह्मचर्यं द्वादशाब्दानि पञ्च वा ।  
 ग्रहणात्तिकमित्येके केशान्तश्चेव षोडशे ॥३६॥  
 आषोडशादाद्वाविंशास्त्रतुर्विंशास्त्र वत्सरात् ।  
 ब्रह्मक्षत्रविशां कौल औपनायनिकः परः ॥३७॥  
 अत ऊर्ध्वं पतस्येते सर्वधर्मविद्युक्ताः ।  
 सावित्रीपतिता व्रात्या व्रात्यस्तोमादृते क्रतोः ॥३८॥  
 मातुर्यदये जायन्ते द्वितीयं मौज्जिबन्धनात् ।  
 ब्राह्मणक्षत्रियविशस्तस्मादेते द्विजाः स्मृताः ॥३९॥  
 यज्ञानां तपसां चेव श्रुभानां चेव कर्मणाम् ।  
 वेद एव द्विजातीनां निःश्रेयसकरः परः ॥४०॥  
 मधुना पयसा चेव स देवांस्तर्पयेद्विजः ।  
 पितृन्मधुघृताभ्यां च ऋचो ऽधीति क्षि यो ऽन्वरम् ॥४१॥

यज्ञूषि शक्तितो ऽधीते यो ऽन्वहं स घृतामृतैः ।  
 प्रीणाति देवानाज्येन मधुना च पितृस्तथा ॥४२॥  
 स तु सोमघृतेर्देवांस्तर्पयेद्यो ऽन्वहं पठेत् ।  
 सामानि तृसिं कुर्याश्च पितृणां मधुसर्पिषा ॥४३॥  
 मेदसा तर्पयेद्वानर्थर्वाङ्गिरसः पठन् ।  
 पितृश्च मधुसर्पिर्यामन्वहं शक्तितो द्विजः ॥४४॥  
 वाकोवाक्यं पुराणं च नाराशंसीश्च गाथिकाः ।  
 इतिहासांस्तथा विद्याः शक्त्याधीते हि यो ऽन्वहम् ॥४५॥  
 मांसक्षीरौदनमधुतर्पणं स दिवौकसाम् ।  
 करोति तृसिं च तथा पितृणां मधुसर्पिषा ॥४६॥  
 ते तृपास्तर्पयन्त्येनं सर्वकामफलैः श्रुभेः ।  
 यं यं क्रतुमधीति च तस्य तस्याप्नुयात्फलम् ॥४७॥  
 त्रिवित्तपूर्णपृथिवीदानस्य फलमश्रुते ।  
 तपसश्च परस्येहु नित्यं स्वाध्यायवान्द्विजः ॥४८॥  
 नैष्ठिको ब्रह्मचारी तु वसेदाचार्यसन्निधौ ।  
 तदभावे ऽस्य तनये पत्न्यां वैश्वानरे ऽपि वा ॥४९॥  
 अनेन विधिना देहं साधयन्विजितेन्द्रियः ।  
 ब्रह्मलोकमवाप्नोति न चेह्नाजायते पुनः ॥५०॥

गुरवे तु वरं दवा स्नायीत तदनुज्ञया ।  
 वेदं व्रतानि वा पारं नीवा क्युभयमेव वा ॥५१॥  
 अविस्तुतब्रह्मचर्ये लक्षण्यां स्त्रियमुद्देश्ये ।  
 अनन्यपूर्विकां कालामसपिण्डां यवीयसीम् ॥५२॥  
 अरोगिणीं भ्रातृमतीमसमानार्षगोत्रजाम् ।  
 पञ्चमात्सप्तमादूर्ध्वं मातृतः पितृतस्तथा ॥५३॥  
 दशपुरुषविष्याताच्छ्रोत्रियाणां महाकुलात् ।  
 स्फीतादपि न सञ्चारिरोगदोषसमन्वितात् ॥५४॥  
 एतेव गुणीर्युक्तः सर्वाः श्रोत्रियो वरः ।  
 यत्नात्परीक्षितः पुंस्वे युवा धीमान् ज्ञनप्रियः ॥५५॥  
 यदुच्यते द्विजातीनां शूद्राद्वारोपसंग्रहः ।  
 न तन्मम मतं यस्मात्तत्रात्मा जायते स्वयम् ॥५६॥  
 तिक्षो वर्णानुपूर्व्येण द्वे तथेका यथाक्रमम् ।  
 ब्राह्मणक्षत्रियविशां भार्याः स्वा शूद्रजन्मनः ॥५७॥  
 ब्राह्मो विवाहु आद्य दीयते शत्यलंकृता ।  
 तज्जाः पुनात्युभयतः पुरुषानेकविंशतिम् ॥५८॥  
 यज्ञस्थाय त्रिविजे दैव आदायार्षस्तु गोद्यम् ।  
 चतुर्दश प्रथमज्ञाः पुनात्युत्तरजस्तु षट् ॥५९॥

इत्युक्ता चरतां धर्मं सह या दीयते ऽर्थिने ।  
 सकायः पावयेत्तज्जः षट् षट्दुश्यान्सहात्मना ॥ ६० ॥  
 आसुरो द्रविणादानादान्यर्बः समयान्मिथः ।  
 रक्षसो युद्धहरणात्पेशाचः कन्यकाहलात् ॥ ६१ ॥  
 पाणिर्याक्षः सवर्णासु गृहीयात्क्षत्रिया शरम् ।  
 वेश्या प्रतोदमादद्याद्वेदने व्यजन्मनः ॥ ६२ ॥  
 पिता पितामस्तु भ्राता सकुल्यो जननी तथा ।  
 कन्याप्रदः पूर्वनाशे प्रकृतिस्थः परः परः ॥ ६३ ॥  
 अप्रयच्छन्समाप्नोति शूणकृत्यामृतावृतौ ।  
 गम्यं वभावे दातृणां कन्या कुर्यात्स्वयं वरम् ॥ ६४ ॥  
 सकृतप्रदीयते कन्या कृत्स्तां चौरदण्डभाक् ।  
 दत्तामपि कृत्याच्छेयाश्चेदर आव्रजेत् ॥ ६५ ॥  
 अनाख्याय दद्वोषं दण्ड्य उत्तमसाहृसम् ।  
 अदुष्टां च त्यजन्कन्यां दूषयन्तु मृषा शतम् ॥ ६६ ॥  
 अक्षता च क्षता चेव पुनर्भूः संस्कृता पुनः ।  
 स्वैरिणी या पतिं क्षिवा सवर्णं कामतः श्रयेत् ॥ ६७ ॥  
 अपुत्रां गुर्वनुज्ञातो देवरः पुत्रकाम्यया ।  
 सपिण्डो वा सगोत्रो वा घृताभ्यक्तं ऋतावियात् ॥ ६८ ॥

आर्गर्भसम्भवाद्यक्षेत्पतितस्वन्यथा भवेत् ।  
 अनेन विधिना ज्ञातः क्षेत्रज्ञो ऽस्य भवेत्सुतः ॥६१॥  
 द्वृताधिकारां मलिनां पिण्डमात्रोपजीविनीम् ।  
 परिभूतामधःशर्वां वासयेद्यमिचारिणीम् ॥६०॥  
 सोमः शौचं ददौ स्त्रीणां गन्धर्बश्च श्रुभां गिरम् ।  
 पावकः सर्वमेध्यत्रं मेध्या वै योषितो क्ष्यतः ॥६१॥  
 व्यमिचारादृतौ श्रुद्धिर्भिर्त्यागो विधीयते ।  
 गर्भमर्तृवधादौ च तथा मदृति पातके ॥६२॥  
 सुरापी व्याधिता धूर्ता बन्ध्यार्थश्चप्रियंवदा ।  
 स्त्रीप्रसूश्चाधिवेत्तव्या पुरुषद्वेषिणी तथा ॥६३॥  
 अधिविज्ञा तु भर्तव्या महुदेनो ऽन्यथा भवेत् ।  
 यत्रानुकूल्यं दम्पत्योस्त्रिवर्गस्तत्र वर्धते ॥६४॥  
 मृते जीवति वा पत्नौ या नान्यमुपगच्छति ।  
 सेहुं कीर्तिस्वाप्नोति मोदते चोमया सहु ॥६५॥  
 आज्ञासम्पादिनीं दक्षां वीरसूं प्रियवादिनीम् ।  
 त्यजन्दायस्तृतीयांशमद्रव्यो भरणं स्त्रियाः ॥६६॥  
 स्त्रीभिर्भर्तृवचः कार्यमेष धर्मः परः स्त्रियाः ।  
 आमुद्देः सम्प्रतीक्ष्यो हि महापातकदूषितः ॥६७॥

लोकानन्त्यं दिवः प्राप्तिः पुत्रपौत्रप्रपौत्रकैः ।  
 यस्मात्स्मात्स्त्रियः सेव्या कर्तव्याश्च सुरक्षिताः ॥७८॥  
 षोडश तुनिशाः स्त्रीणां तस्मिन्युग्मासु संविशेत् ।  
 ब्रह्मचार्येव पर्वाण्याश्चतस्त्रश्च वर्जयेत् ॥७९॥  
 एवं गच्छन्त्रियं क्नामां मधां मूलं च वर्जयेत् ।  
 सुस्थ इन्दौ सकृत्युत्रं लक्षण्यं जनयेत्युमान् ॥८०॥  
 यथा कामी भवेद्वापि स्त्रीणां वरमनुस्मरन् ।  
 स्वदारनिरतश्चैव स्त्रियो रक्ष्या यतः स्मृताः ॥८१॥  
 भर्तृभ्रातृपितृज्ञातिश्चशूलशुरदेवरैः ।  
 बन्धुभिश्च स्त्रियः पूज्या भूषणाहादनाशनैः ॥८२॥  
 संयतोपस्करा दक्षा कृष्टा व्ययपराङ्मुखी ।  
 कुर्याच्छशुरयोः पादवन्दनं भर्तृत्यरा ॥८३॥  
 क्रीडां शरीरसंस्कारं समाजोत्सवदर्शनम् ।  
 क्षास्यं परगृहे यानं त्यजेत्प्रोषितभर्तृका ॥८४॥  
 रक्षेत्कन्यां पिता विनां पतिः पुत्रास्तु वार्धके ।  
 अभावे ज्ञातयस्तेषां न स्वातन्त्र्यं क्षाचित्स्त्रियाः ॥८५॥  
 पितृमातृसुतभ्रातृश्चशूलशुरमातुलैः ।  
 हीना न स्याद्विना भर्त्रा गर्द्धणीयान्यथा भवेत् ॥८६॥

पतिप्रियक्षिते युक्ता स्वाचारा विजितेन्द्रिया ।  
 सेवु कीर्तिमवाप्नोति प्रेत्य चानुत्तमां गतिम् ॥८७॥  
 सत्यामन्यां सवर्णायां धर्मकार्यं न कारयेत् ।  
 सवर्णासु विधौ धर्मे इयेष्या न विनेतरा ॥८८॥  
 दाहयिवाग्निक्षेत्रेण स्त्रियं वृत्तवतीं पतिः ।  
 आहुरेद्विधिवदारानग्नीश्चिवाविलम्बयन् ॥८९॥  
 सवर्णम्भ्यः सवर्णासु जायन्ते क्षि सजातयः ।  
 अनिन्द्र्येषु विवाहेषु पुत्राः सत्तानवर्धनाः ॥९०॥  
 विप्रान्मूर्धावसिक्तो क्षि क्षत्रियायां विशः स्त्रियाम् ।  
 अम्बष्टः प्रूद्यां निषादो जातः पारशवो ऽपि वा ॥९१॥  
 वैश्याश्रूद्योस्तु राजन्यान्माक्षिष्योग्यौ सुतौ स्मृतौ ।  
 वैश्यात्तु करणः प्रूद्यां विनास्वेष विधिः स्मृतः ॥९२॥  
 ब्राह्मणां क्षत्रियात्सूतो वैश्यद्वेष्टुकस्तथा ।  
 श्रूद्याज्ञातस्तु चाण्डालः सर्वधर्मविक्षकः ॥९३॥  
 क्षत्रिया मागधं वैश्याच्छ्रूद्यात्कात्तारमेव च ।  
 श्रूद्यादयोगवं वैश्या जनयामास वै सुतम् ॥९४॥  
 माक्षिष्येण करणां तु रथकारः प्रजायते ।  
 असत्सतस्तु विज्ञेयाः प्रतिलोमानुलोमजाः ॥९५॥

जात्युत्कर्षी युगे ज्ञेयः सप्तमे पञ्चमे उपि वा ।  
 व्यत्यये कर्मणां साम्यं पूर्ववस्थाधरोत्तरम् ॥१६॥  
 कर्म स्मार्तं विवाहाग्नौ कुर्वीति प्रत्यक्षं गृही ।  
 दायकालाकृते वापि श्रौतं वैतानिकाग्निषु ॥१७॥  
 शरीरचित्तां निर्वर्त्य कृतशोचविधिर्दिङ्गः ।  
 प्रातः सन्ध्यामुपासीत दत्तधावनपूर्वकम् ॥१८॥  
 द्रुत्वाग्नीन्सूर्यदैवत्याज्ञपेन्मत्त्वान्समाकृतः ।  
 वेदार्थानधिगच्छेष्व शास्त्राणि विविधानि च ॥१९॥  
 उपेयादीश्वरं चेव योगद्वेषार्थसिद्धये ।  
 स्त्रावा देवान्वितृश्वेव तर्पयेदर्चयेत्तथा ॥१००॥  
 वेदार्थवर्पुराणानि सेतिक्षासानि शक्तिः ।  
 जपयज्ञप्रसिद्धर्थं विद्यां चाध्यात्मिकीं जपेत् ॥१०१॥  
 बलिकर्मस्वधाक्षोमस्वाध्यायातिथिसत्क्रियाः ।  
 भूतपित्रमरब्रह्मनुष्याणां महामखाः ॥१०२॥  
 देवेभ्यश्च द्रुतादन्नाच्छेषादूतबलिं कुरेत् ।  
 अन्नं भूमौ श्वचाण्डालवायसेभ्यश्च निक्षिपेत् ॥१०३॥  
 अन्नं पितृमनुष्येभ्यो देयमप्यन्वहं जलम् ।  
 स्वाध्यायं चान्वहं कुर्यान्नं पचेदन्नमात्मने ॥१०४॥

बालस्ववासिनीवृद्धगर्भिण्यातुरकन्यकाः ।  
 सम्भोद्यातिथिभृत्यांश्च दम्पत्योः शेषभोजनम् ॥१०५॥  
 आपोशानेनोपरिष्ठादधस्तादन्नता तथा ।  
 अनग्रममृतं चैव कार्यमन्नं द्विजन्मना ॥१०६॥  
 अतिथिवेन वर्णानां देयं शक्त्यानुपूर्वशः ।  
 अप्रणीयो ऽतिथिः सायमपि वाग्भूतृणोदक्षः ॥१०७॥  
 सत्कृत्य भिक्षवे भिक्षा दातव्या सुव्रताय च ।  
 भोजयेद्यागतान्काले सखिसम्बन्धिबान्धवान् ॥१०८॥  
 महोक्तं वा महाजं वा श्रोत्रियायोपकल्येयत् ।  
 सत्क्रियां चासनं स्वादु भोजनं सूनृतं वचः ॥१०९॥  
 प्रतिसंवत्सरं वर्ध्याः स्नातकाचार्यपार्थिवाः ।  
 प्रियो विवाक्षश्च तथा यज्ञं प्रत्यृत्विजः पुनः ॥११०॥  
 अध्वनीनो ऽतिथिर्ज्ञेयः श्रोत्रियो वेदपारगः ।  
 मान्यावेतौ गृहस्थस्य ब्रह्मलोकमभीप्सतः ॥१११॥  
 परपाकरुचिर्न स्यादनिन्यामत्वणादते ।  
 वाक्याणिपादचापल्यं वर्जयेद्यातिभोजनम् ॥११२॥  
 अतिथिं श्रोत्रियं तृप्तमासीनात्मनुब्रजेत् ।  
 अहःशेषं सहासीत शिष्टैरिष्टैश्च बन्धुभिः ॥११३॥

उपास्य पश्चिमां सन्ध्यां द्विवाग्मीस्तानुपास्य च ।  
 भृत्यैः परिवृतो भुक्ता नातितृस्याथ संविशेत् ॥ ११४ ॥  
 ब्राह्मे मुद्भूर्ते उत्थाय चिन्तयेदात्मनो क्लितम् ।  
 धर्मार्थकामान्स्वे काले यथाशक्ति न क्लापयेत् ॥ ११५ ॥  
 विद्याकर्मवयोबन्धुवित्तेर्मान्या यथाक्रमम् ।  
 एतेः प्रभूतेः श्रूदो ऽपि वार्धके मानमर्हति ॥ ११६ ॥  
 वृद्धभारिनृपस्त्रातस्त्रीरोगिवरचक्रिणाम् ।  
 पन्था देयो नृपस्तेषां मान्यः स्त्रातस्तु भूपतेः ॥ ११७ ॥  
 इड्याध्ययनदानानि वैश्यस्य क्लत्रियस्य च ।  
 प्रतिग्रहो ऽधिको विप्रे याज्ञवाध्यापने तथा ॥ ११८ ॥  
 प्रधानं क्लत्रिये कर्म प्रजानां परिपालनम् ।  
 कुसीदं कृषिवाणित्यं पाश्रुपाल्यं विशः स्मृतम् ॥ ११९ ॥  
 श्रूदस्य द्विजप्रुशूषा तयाजीवन्वणिभवेत् ।  
 शिल्पैर्वा विविधिजीर्विद्विजातिक्लितमाचरन् ॥ १२० ॥  
 भार्यारतिः श्रुचिर्भृत्यभर्ता श्राद्धक्रियारतः ।  
 नमस्कारेण मन्त्रेण पञ्च यज्ञान्न क्लापयेत् ॥ १२१ ॥  
 अहिंसा सत्यमस्तेयं शौचमिन्द्रियनिग्रहः ।  
 दानं दमो दया क्लान्तिः सर्वेषां धर्मसाधनम् ॥ १२२ ॥

वयोबुद्ध्यर्थवाग्वेषश्रुताभिजनकर्मणाम् ।  
 आचरेत्सदृशीं वृत्तिभिक्षामशठां तथा ॥ १२३ ॥  
 त्रैवार्षिकाधिकान्नो यः स तु सोमं पिबेद्विजः ।  
 प्राक्सौमिकीः क्रियाः कुर्याद्यस्यान्नं वार्षिकं भवेत् ॥ १२४ ॥  
 प्रतिसंवत्सरं सोमः पशुः प्रत्ययनं तथा ।  
 कर्तव्याग्रायणेष्टिश्च चातुर्मास्यानि चैष हि ॥ १२५ ॥  
 एषामसम्भवे कुर्यादिष्टिं वैश्वानरीं द्विजः ।  
 हीनकल्पं न कुवीति सति द्रव्ये फलप्रदम् ॥ १२६ ॥  
 चाएडालो जायते यज्ञकरणाच्छूदभिन्नितात् ।  
 यज्ञार्थं लब्धमदद्वासः काको ऽपि वा भवेत् ॥ १२७ ॥  
 कुश्रूलकुम्भीधान्यो वा त्र्याहिको ऽश्वस्तनो ऽपि वा ।  
 जीविद्वापि शिलोज्जेन श्रेयानेषां परः परः ॥ १२८ ॥  
 न स्वाध्यायविरोधर्थमीहेत न यतस्ततः ।  
 न विशुद्धप्रङ्गेन सत्तोषी च भवेत्सदा ॥ १२९ ॥  
 राजान्तेवासियाद्येभ्यः सीदन्निच्छेद्वनं कुधा ।  
 दम्भिहृतुकपाषण्डिवकवृत्तीश्च वर्जयेत् ॥ १३० ॥  
 शुल्काम्बरधरो नीचकेशश्मश्रुनखः श्रुचिः ।  
 न भार्यादर्शने ऽश्रीयान्निकवासा न संस्थितः ॥ १३१ ॥

न संशयं प्रपञ्चेत नाकस्मादप्रियं वदेत् ।  
 नाक्षितं नानृतं चैव न स्तेनः स्यान्न वार्दुषिः ॥ १३२ ॥  
 दाक्षायणी ब्रह्मसूत्री वेणुमान्सकमण्डलुः ।  
 कुर्यात्प्रदक्षिणं देवमृद्गोविप्रवनस्यतीन् ॥ १३३ ॥  
 न तु मेहेनदीक्षायावर्त्मगोषाम्बुभस्मसु ।  
 न प्रत्यग्न्यर्कगोसोमसन्ध्याम्बुद्धीद्विजन्मनः ॥ १३४ ॥  
 नेत्रोतार्कं न नग्नं स्त्रीं न च संसृष्टमैथुनाम् ।  
 न च मूत्रं पुरीषं वा नाशुची राङ्गतारकाः ॥ १३५ ॥  
 अथं मे वज्र इत्येवं सर्वं मत्तमुदीरयन् ।  
 वर्षत्यप्रावृतो गच्छेत्स्वपेत्प्रत्यक्षिशरा न च ॥ १३६ ॥  
 ष्ठीवनासृक्षकृन्मूत्ररेतांस्यप्सु न निक्षिपेत् ।  
 पादौ प्रतापयेनाग्नौ न चैनमभिलङ्घयेत् ॥ १३७ ॥  
 जलं पिबेनाज्ञलिना न शयानं प्रबोधयेत् ।  
 नाक्षीः क्रीडिन्नं धर्मघ्रीर्व्याधितीर्वा न संविशेत् ॥ १३८ ॥  
 विरुद्धं वर्जयेत्कर्म प्रेतधूमं नदीतरम् ।  
 केशभस्मतुषाङ्गारकपालेषु च संस्थितिम् ॥ १३९ ॥  
 नाचक्षीत धयतीं गां नाद्वारेण विशेत्वाचित् ।  
 न राज्ञः प्रतिगृहीयाद्गुव्यस्योक्षाख्यवर्तिनः ॥ १४० ॥

प्रतियहे सूनिचक्रिध्वजिवेश्यानराधिपाः ।

उष्टा दशगुणं पूर्वात्पूर्वादेते यथाक्रमम् ॥ १४१ ॥

अध्यायानामुपाकर्म आवण्यां अवणेन वा ।

हस्तेनौषधिभावे वा पञ्चम्यां आवणस्य तु ॥ १४२ ॥

पौषमासस्य रेहिण्यामष्टकायामथापि वा ।

जलान्ते हन्दसां कुर्यादुत्सर्गं विधिवद्विः ॥ १४३ ॥

अहं प्रेतेष्वन्धायः शिष्यर्विगगुरुबन्धुषु ।

उपाकर्मणि चोत्सर्गं स्वशाखाश्रोत्रिये मृते ॥ १४४ ॥

सन्ध्यागर्जितनिर्धातभूकम्पोल्कानिपातने ।

समाप्य वेदं युनिशमारण्यकमधीत्य च ॥ १४५ ॥

पञ्चदश्यां चतुर्दश्यामष्टम्यां राङ्गसूतके ।

अन्तुसन्धिषु भुक्ता वा आद्विकं प्रतिगृह्य च ॥ १४६ ॥

पशुमाङ्गुकनकुलश्चाक्षिमार्जारमूषकैः ।

कृते ऽतरे वहोरात्रं शक्रपाते तथोच्छ्रये ॥ १४७ ॥

श्वकोष्टुर्गद्भोलूकसामवाणार्तनिस्वने ।

अमेध्यशवशूद्रात्पश्यशानपतितान्तिके ॥ १४८ ॥

देशे ऽप्रुचावात्मनि च वियुत्स्तनितसम्प्लवे ।

भुक्तार्द्धपाणिरम्भोऽन्तर्धर्धरात्रे ऽतिमारुते ॥ १४९ ॥

पांशुवर्षे दिशां दाहे सन्ध्यानीहारभीतिषु ।  
 धावतः पूतिगन्ये च शिष्टे च गृहमागते ॥ १५० ॥  
 खरोष्टयानहस्त्यश्वनौवृद्धेरिणारोहणे ।  
 सप्तत्रिंशदनध्यायानेतांस्तात्कालिकान्वितः ॥ १५१ ॥  
 देवर्विकस्तातकाचार्यराजां छायां परस्त्रियाः ।  
 नाक्रामेदक्षविएमूत्रष्ठीवनोद्दर्तनादि च ॥ १५२ ॥  
 विप्राहिक्षत्रियात्मानो नावज्ञेयाः कदाचन ।  
 आमृत्योः श्रियमाकांक्षेन कस्त्रिन्मर्मणि स्यृशेत् ॥ १५३ ॥  
 द्वाराडच्छिष्टविएमूत्रपादभासि समुत्सृजेत् ।  
 श्रुतिसृत्युदितं सम्यङ्गित्यमाचारमाचरेत् ॥ १५४ ॥  
 गोब्रात्मणानलान्नानि नोच्छिष्टो न पदा स्यृशेत् ।  
 न निन्दाताउने कुर्यात्पुत्रं शिष्यं च ताउयेत् ॥ १५५ ॥  
 कर्मणा मनसा वाचा यत्नादर्म समाचरेत् ।  
 अस्वर्गं लोकविद्विष्टं धर्ममप्याचरेन्न तु ॥ १५६ ॥  
 मातृपित्रितिथिभ्रातृजामिसम्बन्धिमातुलैः ।  
 वृद्धबालातुराचार्यवैयसंश्रितबान्धवैः ॥ १५७ ॥  
 ऋत्विक्युरोहितापत्यभार्यादाससनाभिभिः ।  
 विवादं वर्जयित्वा तु सर्वांशोकान्जयेदृक्षी ॥ १५८ ॥

पञ्च पिण्डाननुदृत्य न स्नायात्प्रवारिषु ।  
 स्नायान्नदीदेव खातक्षुद्प्रस्त्रवणेषु च ॥ १५६ ॥  
 परश्यासनोद्यानगृह्यानानि वर्जयेत् ।  
 अदत्तान्यग्निकीनस्य नान्नमय्यादनापदि ॥ १६० ॥  
 कर्दर्पबद्धचौराणां ल्लीवरङ्गावतारिणाम् ।  
 वैणाभिशस्तवार्धुष्यगणिकागणादीक्षिणाम् ॥ १६१ ॥  
 चिकित्सकातुरक्रुद्धपुंश्चलीमत्तविद्विषाम् ।  
 क्रूरोद्यपतितव्रात्यदाम्भिकोच्छिष्टभोजिनाम् ॥ १६२ ॥  
 अवीराख्वीस्वर्णकारख्वीजित्यामयाजिनाम् ।  
 शख्वविक्रियिकर्मारतुन्नवायश्ववृत्तिनाम् ॥ १६३ ॥  
 नृशंसराजरजककृतप्रवधजीविनाम् ।  
 चैलधावसुराजीविस्त्रोपपतिवेशमनाम् ॥ १६४ ॥  
 पिशुनानृतिनोश्चैव तथा चाक्रिकवन्दिनाम् ।  
 एषामन्नं न भोक्तव्यं सोमविक्रियिणस्तथा ॥ १६५ ॥  
 शूद्रेषु दासगोपालकुलमित्रार्धसीरिणः ।  
 भोज्यान्ना नापितश्चैव यश्चात्मानं निवेदयेत् ॥ १६६ ॥  
 अनर्चितं वृथामांसं केशकीटसमन्वितम् ।  
 श्रुकं पर्युषितोच्छिष्टं श्वसृष्टं पतितेक्षितम् ॥ १६७ ॥

उदक्यास्यृष्टसंघुष्टं पर्यायान्नं च वर्जयेत् ।  
 गोघ्रातं शकुनोच्छिष्टं पदा स्यृष्टं च कामतः ॥ १६८ ॥  
 अन्नं पर्युषितं भोज्यं स्नेहात्कं चिरसंस्थितम् ।  
 अस्नेहा अपि गोधूमयवगोरसविक्रियाः ॥ १६९ ॥  
 सन्धिन्यनिर्दशावत्सागोपयः परिवर्जयेत् ।  
 श्रौष्टमैकशफं स्वीणमारण्यकमथाविकम् ॥ १७० ॥  
 देवतार्थं हृविः शियुं लोक्तितान्वश्वनांस्तथा ।  
 अनुपाकृतमांसानि विडुनि कवकानि च ॥ १७१ ॥  
 क्रव्यादपक्षिदात्यूक्षुकप्रतुदिष्टिभान् ।  
 सारसैकशफान्लंसान्सर्वांश्च ग्रामवासिनः ॥ १७२ ॥  
 कोयष्टिप्लवचक्राद्वलाकावकविष्करान् ।  
 वृथाकृशारसंयावपायसापूपशष्कुलीः ॥ १७३ ॥  
 कलविडुं सकाकोलं कुररं रज्जुदालकम् ।  
 जालपादानखङ्गरीठानज्ञातांश्च मृगदिजान् ॥ १७४ ॥  
 चाषांश्च रक्तपादांश्च सौनं वल्लूरमेव च ।  
 मत्स्यांश्च कामतो जग्धवा सोपवासस्यहं वसेत् ॥ १७५ ॥  
 पलाण्डुं विडुराहं च छत्राकं ग्रामकुकुटम् ।  
 लशुनं गृजनं चैव जग्धवा चान्द्रायणं चरेत् ॥ १७६ ॥

भक्त्याः पञ्चनावाः सेधा गोधा कच्छपशङ्काः ।  
 शशश्च मत्स्येष्वपि हि सिंहतुण्डकरोक्षिताः ॥ १७७ ॥  
 तथा पाठीनराजीवाः सशल्काश्च द्विजातिभिः ।  
 अतः श्रृणु ध्वं मांसस्य विधिं भक्षणवर्जने ॥ १७८ ॥  
 प्राणात्यये तथा श्राद्धे प्रोक्षितं द्विजकाम्यया ।  
 देवान्वितृन्समभ्यर्च्य खादन्मांसं न दोषभाक् ॥ १७९ ॥  
 वसेत्स नरके घोरे दिनानि पशुरोमभिः ।  
 सम्मितानि डुराचारो यो कृत्यविधिना पश्चून् ॥ १८० ॥  
 सर्वान्कामानवाप्नोति कृयमेधफलं तथा ।  
 गृहे जपि निवसन्विप्रो मुनिर्मासविवर्जनात् ॥ १८१ ॥  
 सौवर्णराजताङ्गानामूर्धपात्रग्रद्वाशमनाम् ।  
 शाकरञ्जुमूलफलवासोविदलचर्मणाम् ॥ १८२ ॥  
 पात्राणां चमसानां च वारिणा प्रुद्धिरिष्यते ।  
 चरुसुकस्त्रुवस्त्वेद्युपात्राण्युज्जेन वारिणा ॥ १८३ ॥  
 स्फगश्रूर्पान्निनधान्यानां मुषलोलूखलानसाम् ।  
 प्रोक्षणां संहृतानां च बहूनां धान्यवाससाम् ॥ १८४ ॥  
 तद्वाणं दारुशृङ्गास्थां गोबालैः फलसम्भुवाम् ।  
 मार्जनं यज्ञपात्राणां पाणिना यज्ञकर्मणि ॥ १८५ ॥

सोषिरुदकगोमूत्रैः प्रुध्यत्याविककौशिकम् ।  
 सश्रीफलैरुपुष्टैः सारिष्टैः कुतपं तथा ॥१८६॥  
 सगौरसर्षपैः क्षीमं पुनःपाकान्महीमयम् ।  
 कारुहस्तः प्रुचिः पण्यं भैक्षं योषिन्मुखं तथा ॥१८७॥  
 भूप्रुद्धिर्मार्जनादाक्षात्कालादोक्रमणात्था ।  
 सेकादुष्टेषनाष्टेषादृहं मार्जनलेपनात् ॥१८८॥  
 गोघ्राते ऽन्ने तथा केशमन्त्रिकाकीटदूषिते ।  
 सलिलं भस्म मृद्धापि प्रक्षेपत्वं विशुद्धये ॥१८९॥  
 त्रपुसीसकताम्राणां क्षाराह्नोदकवारिभिः ।  
 भस्माद्विः कांस्यलोहानां प्रुद्धिः प्लावो द्रवस्य तु ॥१९०॥  
 अमेध्यात्तस्य मृत्तोयैः प्रुद्धिर्गन्धापकर्षणात् ।  
 वाक्षशस्तम्बुनिर्णितमज्ञातं च सदा प्रुचि ॥१९१॥  
 प्रुचि गोतृप्तिकृत्तोयं प्रकृतिस्थं महीगतम् ।  
 तथा मांसं श्वचाण्डालक्रव्याददिनिपातितम् ॥१९२॥  
 रश्मिरम्भी रजश्छाया गौरश्चो वसुधानिलः ।  
 विप्रुषो मन्त्रिका स्पर्शे वत्सः प्रस्त्रवणे प्रुचिः ॥१९३॥  
 अजाश्च मुखतो मेध्यं न गौर्न नरजा मलाः ।  
 पन्थानश्च विश्रुध्यन्ति सोमसूर्याश्रुमारुतैः ॥१९४॥

मुखज्ञा विप्रुषो मेध्यास्तथाचमनविन्द्वः ।  
 श्मश्रु चास्यगतं दत्तसक्तं त्यक्ता ततः प्रुचिः ॥११५॥  
 स्नाक्वा पीक्वा कुते सुप्ते भुक्ता रथ्योपसर्पणे ।  
 आचान्तः पुनराचामेद्वासो विपरिधाय च ॥११६॥  
 रथ्याकर्दमतोयानि स्पृष्टान्यत्यश्ववायसैः ।  
 मारुतेनैव प्रुद्यन्ति पव्वोष्टकचितानि च ॥११७॥  
 तपस्तस्वासृजाङ्गक्षा ब्राह्मणान्वेदगुप्तये ।  
 तृप्त्यर्थं पितृदेवानां धर्मसंरक्षणाय च ॥११८॥  
 सर्वस्य प्रभवो विप्राः श्रुताध्ययनशालिनः ।  
 तेभ्यः क्रियापराः श्रेष्ठास्तेभ्यो उप्यात्मवित्तमाः ॥११९॥  
 न विद्यया केवलया तपसा वापि पात्रता ।  
 यत्र वृत्तमिमे चोभे तद्वि पात्रं प्रकीर्तिम् ॥२००॥  
 गोभूतिलद्विरण्यादि पात्रे दातव्यमर्चितम् ।  
 नापात्रे विदुषा किञ्चिदात्मनः श्रेय इच्छता ॥२०१॥  
 विद्यातपोभ्यां क्षीनेन न तु ग्राव्यः प्रतिग्रहः ।  
 गृह्णन्स दातारमधो नयत्यात्मानमेव च ॥२०२॥  
 दातव्यं प्रत्यक्षं पात्रे निमित्तेषु विशेषतः ।  
 याचितेनापि दातव्यं श्रद्धापूर्तं च शत्रितः ॥२०३॥

हेमशूङ्गी शफै रौव्यैः सुशीला वस्त्रसंयुता ।  
 सकांस्यपात्रा दातव्या क्षीरिणी गौः सदक्षिणा ॥२०४॥  
 दातास्याः स्वर्गमाप्नोति वत्सरात्रोमसमितान् ।  
 कपिला चेत्तारथति भूयश्चासप्तमं कुलम् ॥२०५॥  
 सवत्सा रोमतुल्यानि युगान्युभयतोमुखी ।  
 दातास्याः स्वर्गमाप्नोति पूर्वेण विधिना ददत् ॥२०६॥  
 यावद्वत्सस्य पादौ द्वौ मुखं योन्यां च दृश्यते ।  
 तावद्गौः पृथिवी ज्ञेया यावद्गर्भं न मुच्चति ॥२०७॥  
 यथा कथस्त्रिद्वा गां धेनुं वाधेनुमेव वा ।  
 अरोगामपरिक्लिष्टां दाता स्वर्गे महीयते ॥२०८॥  
 आत्संवाहनं रोगिपरिचर्या सुरार्चनम् ।  
 पादशौचं द्विजोच्छिष्टमार्जनं गोप्रदानवत् ॥२०९॥  
 भूदीपांश्चान्नवस्त्राभस्तिलसर्पिःप्रतिश्रयान् ।  
 नैवेशिकं स्वर्णधुर्यं द्वा स्वर्गे महीयते ॥२१०॥  
 गृह्यान्याभयोपानच्छत्रमाल्यानुलेपनम् ।  
 यानं वृक्षं प्रियं शश्यां द्वात्यन्तं सुखी भवेत् ॥२११॥  
 सर्वधर्ममयं ब्रह्म प्रदानेभ्यो ऽधिकं यतः ।  
 तद्वत्समवाप्नोति ब्रह्मलोकमविच्युतम् ॥२१२॥

प्रतिग्रहसमर्थो ऽपि नादते यः प्रतिग्रहम् ।

ये लोका दानशीलानां स तानाप्नोति पुष्कलान् ॥२१३॥

कुशाः शाकं पयो मत्स्या गन्धाः पुष्यं दधि द्वितिः ।

मांसं शव्यासनं धानाः प्रत्याख्येयं न वारि च ॥२१४॥

अयाचिताहृतं ग्राह्यमपि दुष्कृतकर्मणः ।

अन्यत्र कुलठाषण्डपतितेभ्यस्तथा द्विषः ॥२१५॥

देवातिथर्चनकृते गुरुभृत्यादिवृत्तये ।

सर्वतः प्रतिगृहीयादत्स्वृत्यर्थमेव च ॥२१६॥

अमावास्याष्टका वृद्धिः कृज्ञपक्षो ऽयनद्वयम् ।

द्रव्यं ब्राह्मणसम्पत्तिर्विषुवत्सूर्यसंक्रमः ॥२१७॥

व्यतीयातो गजच्छाया ग्रहणं चन्द्रसूर्ययोः ।

श्राद्धं प्रति रुचिश्चैव श्राद्धकालाः प्रकीर्तिताः ॥२१८॥

अग्न्याः सर्वेषु वेदेषु श्रोत्रियो ब्रह्मविद्युवा ।

वेदार्थविज्ञेष्टसामा त्रिमधुस्त्रिमुपर्णकः ॥२१९॥

स्वस्त्रीय ऋतिगजामातृयाज्यश्वशुरमातुलाः ।

त्रिणाचिकेतदीद्विशिष्यसम्बन्धिबान्धवाः ॥२२०॥

कर्मनिष्ठास्तपोनिष्ठाः पञ्चाम्बिब्रह्मचारिणाः ।

पितृमातृपरश्चैव ब्राह्मणाः श्राद्धसम्पदे ॥२२१॥

रोगी द्वीनातिरिक्ताङ्गः काणः पौनर्मवस्तथा ।  
 अवकीर्णीं कुण्डगोलौ कुनखी श्यावदत्तकः ॥ २२२ ॥  
 भृतकाध्यापकः ल्लीवः कन्यादृष्ट्यभिशस्तकः ।  
 मित्रधुक्तिपशुनः सोमविक्रयी परिविन्दकः ॥ २२३ ॥  
 मातापितृगुरुत्यागी कुण्डाशी वृषलाल्मजः ।  
 परपूर्वापतिः स्तेनः कर्मडुष्टाश्च निन्दिताः ॥ २२४ ॥  
 निमत्तयेत पूर्वेद्युर्ब्राह्मणानात्मवाज्ञुचिः ।  
 तेश्चापि संयतैर्भाव्यं मनोवाक्कायकर्मभिः ॥ २२५ ॥  
 अपराह्णे समग्र्यर्च्य स्वागतेनागतांस्तु तान् ।  
 पवित्रपाणिराचातानासनेषूपवेशयेत् ॥ २२६ ॥  
 युग्मान्देवे यथाशक्ति पित्रे ऽयुग्मांस्तथैव च ।  
 परिस्तृते श्रुचौ देशे दक्षिणाप्रवणे तथा ॥ २२७ ॥  
 द्वी देवे प्राक् त्रयः पित्रे उद्गोक्तैकमेव वा ।  
 मातामहानामयेवं तत्वं वा वैश्वदेविकम् ॥ २२८ ॥  
 पाणिप्रक्षालनं द्वा विष्टर्य कुशानपि ।  
 आवाह्येदनुज्ञातो विश्वे देवास इत्यृचा ॥ २२९ ॥  
 यवैरन्ववकीर्याथ भाजने सपवित्रके ।  
 शं नो देव्या पयः क्षित्वा यवो ऽसीति यवांस्तथा ॥ २३० ॥

या दिव्या इति मन्त्रेण वृत्तेष्वर्थं विनिक्षिपेत् ।

द्व्योदकं गन्धमात्यधूपदानं सदीपकम् ॥२३१॥

अपसव्यं ततः कृत्वा पितृणामप्रदक्षिणाम् ।

द्विगुणांस्तु कुशान्दत्वा क्युशत्स्वेत्यृचा पितृन् ॥२३२॥

आवाक्ष्य तदनुज्ञातो जपेदायन्तु नस्ततः ।

यवार्थास्तु तिलैः कार्याः कुर्यादर्थादि पूर्ववत् ॥२३३॥

द्वार्थं संववांस्तेषां पात्रे कृत्वा विधानतः ।

पितृभ्यः स्थानमसीति न्युञ्जां पात्रं करोत्यधः ॥२३४॥

अग्नौ करिष्यन्नादाय पृच्छत्यन्नं घृतप्लुतम् ।

कुरुषेत्यभ्यनुज्ञातो ङ्गत्वाग्नौ पितृयज्ञवत् ॥२३५॥

ङ्गतशेषं प्रदद्यात्तु भाजनेषु समाकृतः ।

यथालाभोपपन्नेषु रौप्येषु तु विशेषतः ॥२३६॥

द्वान्नं पृथिवी पात्रमिति पात्राभिमत्वणाम् ।

कृत्वेदं विज्ञुरित्यन्ने द्विजांगुष्ठं निवेशयेत् ॥२३७॥

सव्याहृतिकां गायत्रीं मधु वाता इति त्र्यूचम् ।

जप्त्वा यथासुखं वाच्यं भुज्ञीरस्ते ऽपि वाग्यताः ॥२३८॥

अन्नमिष्टं रूविष्यं च दद्यादक्रोधनो ऽवरः ।

आतृप्तेस्तु पवित्राणि जप्त्वा पूर्वजप्यं तथा ॥२३९॥

अन्नमादाय तृप्ताः स्थ शेषं चैवानुमान्य च ।  
 तदन्तं विकिरेद्गौ द्याम्नापः सकृत्सकृत् ॥२४०॥  
 सर्वमन्नमुपादाय सतिलं दक्षिणामुखः ।  
 उच्छिष्टसन्निधौ पिण्डान्द्याद्वै पितृयज्ञवत् ॥२४१॥  
 माताभृतानामयेवं द्यादाचमनं ततः ।  
 स्वस्तिवाच्यं ततः कुर्यादक्षयोदकमेव च ॥२४२॥  
 दत्ता तु दक्षिणां शक्त्या स्वधाकारमुदाहरेत् ।  
 वाच्यतामित्यनुज्ञातः प्रकृतेभ्यः स्वधोच्यताम् ॥२४३॥  
 ब्रूयुरस्तु स्वधेत्युक्ते भूमौ सिञ्चेत्ततो जलम् ।  
 विश्वे देवाश्च प्रीयतां विप्रिश्वोक्त इदं जपेत् ॥२४४॥  
 दातारो नो ऽभिवर्धतां वेदाः सत्ततिरेव च ।  
 श्रद्धा च नो मा व्यगमद्गु देयं च नो ऽस्त्विति ॥२४५॥  
 इत्युक्तोक्ता प्रिया वाचः प्रणिपत्य विसर्जयेत् ।  
 वाजे वाज इति प्रीतः पितृपूर्वं विसर्जयेत् ॥२४६॥  
 यस्मिंस्ते संखवाः पूर्वमर्धपत्रे निवेशिताः ।  
 पितृपात्रं तडुत्तानं कृत्वा विप्रान्विसर्जयेत् ॥२४७॥  
 प्रदक्षिणमनुव्रज्य भुज्ञीत पितृसेवितम् ।  
 ब्रह्मचारी भवेत्तां तु रजनीं ब्राह्मणैः सह ॥२४८॥

एवं प्रदक्षिणावृत्को वृद्धौ नान्दीमुखान्पितृन् ।  
 यजेत् दधिकर्कन्धुमिश्रान्विएडान्यवैः क्रियाः ॥२४१॥  
 एकोद्दिष्टं दैवद्वीनमेकार्धैकपवित्रकम् ।  
 आवाहनाग्नौ करणरहितं क्ष्यपसव्यवत् ॥२४०॥  
 उपतिष्ठतामित्यक्षयस्थाने विप्रविसर्जने ।  
 अभिरम्यतामिति वदेह्न्युस्ते ऽभिरताः स्म ह ॥२४१॥  
 गन्धोदकतिलीर्युक्तं कुर्यात्यात्रचतुष्टयम् ।  
 अर्धार्थं पितृपात्रेषु प्रेतपात्रं प्रसेचयेत् ॥२४२॥  
 ये समाना इति द्वाभ्यां शेषं पूर्ववदाचरेत् ।  
 एतत्सपिएडीकरणमेकोद्दिष्टं स्त्रिया अपि ॥२४३॥  
 अर्वाक्सपिएडीकरणं यस्य संवत्सराह्वेत् ।  
 तस्याप्यन्नं सोदकुम्भं दद्यात्संवत्सरं द्विजे ॥२४४॥  
 मृताह्वनि तु कर्तव्यं प्रतिमासं तु वत्सरम् ।  
 प्रतिसंवत्सरं चैवमाघमेकादशे ऽह्वनि ॥२४५॥  
 पिएडांस्तु गोजविप्रेभ्यो दद्यादग्नौ जले ऽपि वा ।  
 प्रक्षिपेत्सत्सु विप्रेषु द्विजोच्छिष्टं न मार्जयेत् ॥२४६॥  
 रुविष्यान्वेन वै मासं पायसेन तु वत्सरम् ।  
 मात्स्यद्वारिणकौरभशाकुनक्षागपार्षतैः ॥२४७॥

एणरौरववाराहृशाशौर्मीसैर्यथाक्रमम् ।  
 मासवृद्धा हि तृप्यन्ति दत्तैरिहु पितामहाः ॥२५८॥  
 खड्गामिषं महाशल्कं मधु मुन्यन्नमेव च ।  
 लोक्हामिषं महाशाकं मांसं वार्धीणिसस्य च ॥२५९॥  
 यद्दाति गयास्थश्च सर्वमानन्त्यमश्चुते ।  
 तथा वर्षात्रयोदश्यां मघासु च विशेषतः ॥२६०॥  
 कन्यां कन्यावेदिनश्च पश्चून्वै सत्सुतानपि ।  
 घूतं कृषिं च वाणिज्यं द्विशफैकशफांस्तथा ॥२६१॥  
 ब्रह्मवर्चस्विनः पुत्रान्स्वर्णद्वये सकुप्यके ।  
 ज्ञातिश्रैष्यं सर्वकामानाप्नोति आङ्गदः सदा ॥२६२॥  
 प्रतिपत्प्रभृतिष्वेकां वर्जयित्वा चतुर्दशीम् ।  
 शस्त्रेण तु रुता ये वै तेभ्यस्तत्र प्रदीयते ॥२६३॥  
 स्वर्गं द्युपत्यमोजश्च शौर्यं क्षेत्रं बलं तथा ।  
 पुत्रान्श्रैष्यं ससौभाग्यं समृद्धिं मुख्यतां श्रुभम् ॥२६४॥  
 प्रवृत्तचक्रतां चैव वाणिज्यप्रभृतीनपि ।  
 अरोगिवं यशो वीतशोकतां परमां गतिम् ॥२६५॥  
 धनं वेदान्विषक्लिं द्विं कुप्यं गा अप्यज्ञाविकम् ।  
 अश्यानायुश्च विधिवद्यः आङ्गं सम्प्रयच्छति ॥२६६॥

कृत्तिकादि भरण्यन्तं स कामानाम्न्यादिमान् ।  
 आस्तिकः श्रद्धानश्च व्यपेतमदमत्सरः ॥ २६७ ॥  
 वसुरुद्रादितिसुताः पितरः श्राद्धदेवताः ।  
 प्रीणयति मनुष्याणां पितृन्श्राद्देन तर्पिताः ॥ २६८ ॥  
 आयुः प्रजां धनं विद्यां स्वर्गं मोक्षं सुखानि च ।  
 प्रयच्छन्ति तथा राज्यं प्रीता नृणां पितामहाः ॥ २६९ ॥  
 विनायकः कर्मविद्वसिद्धार्थं विनियोजितः ।  
 गणानामाधिपत्ये च रुद्रेण ब्रह्मणा तथा ॥ २७० ॥  
 तेनोपसृष्टो यस्तस्य लक्षणानि निबोधत ।  
 स्वप्ने उवगाहुते उत्यर्थं जलं मुण्डांश्च पश्यति ॥ २७१ ॥  
 कषायवाससश्चैव क्रव्यादांश्चाधिरोक्ति ।  
 अत्यज्ञैर्गर्द्दभैरुष्टैः सहैकत्रावतिष्ठते ॥ २७२ ॥  
 ब्रजन्नपि तथात्मानं मन्यते उनुगतं परैः ।  
 विमना विफलारम्भः संसीदत्यनिमित्ततः ॥ २७३ ॥  
 तेनोपसृष्टो लभते न राज्यं राजनन्दनः ।  
 कुमारी न च भर्तारमपत्यं गर्भमङ्गना ॥ २७४ ॥  
 आचार्यवं श्रोत्रियश्च न शिष्यो उध्ययनं तथा ।  
 वणिगलाभं न चाप्नोति कृषिं चापि कृषीवलः ॥ २७५ ॥

स्तपनं तस्य कर्तव्यं पुण्ये उक्ति विधिपूर्वकम् ।  
 गौरसर्षपकल्केन साड्येनोत्सादितस्य च ॥२७६॥  
 सर्वोषधैः सर्वगन्धैर्विलिप्तशिरसस्तथा ।  
 भद्रासनोपविष्टस्य स्वस्ति वाच्या द्विजा श्रुभाः ॥२७७॥  
 अश्वस्थानाद्वास्थानाद्वल्मीकात्सङ्गमाद्वदात् ।  
 मृत्तिकां रोचनां गन्धान्गुगुलुं चाप्सु निक्षिपेत् ॥२७८॥  
 या आदृता द्योकवर्णश्चितुर्भिः कलशैर्ष्वदात् ।  
 चर्मण्यानुद्वे रक्ते स्थायं भद्रासनं ततः ॥२७९॥  
 सहस्राद्वं शतधारमृषिभिः पावनं कृतम् ।  
 तेन वामभिषिद्वामि पावमान्यः पुनत्तु ते ॥२८०॥  
 भगं ते वरुणो राजा भगं सूर्यो बृहस्पतिः ।  
 भगमिन्द्रश्च वायुश्च भगं सप्तर्षयो दडः ॥२८१॥  
 यत्ते केशेषु दैर्भाग्यं सीमते यज्ञं मूर्धनि ।  
 ललाटे कर्णयोरक्षणोरापस्तद्वनु सर्वदा ॥२८२॥  
 स्नातस्य सार्षपं तैलं सुवेणौदुम्बरेण तु ।  
 जुङ्घयान्मूर्धनि कुशान्सव्येन परिगृह्य तु ॥२८३॥  
 मितश्च सम्मितश्चैव तथा शालकटङ्गाटौ ।  
 कूष्माण्डो राजपुत्रश्चेत्यते स्वाक्षासमन्वितौ ॥२८४॥

नामभिर्बलिमत्तैश्च नमस्कारसमन्वितैः ।  
 दद्याच्चतुष्पथे सूर्ये कुशानास्तीर्य सर्वतः ॥२८५॥  
 कृताकृतांस्ताणुलांश्च पललौदनमेव च ।  
 मत्स्यान्प्रकांस्तथैवामान्मांसमेतावदेव तु ॥२८६॥  
 पुष्यं चित्रं सुगन्धं च सुरां च त्रिविधामपि ।  
 मूलकं पूरिकापूर्पांस्तथैवोण्डेरकस्त्रः ॥२८७॥  
 दध्यन्नं पायसं चैव गुडपिष्ठं समोदकम् ।  
 एतान्सर्वानुपाकृत्य भूमौ कृत्वा ततः शिरः ॥२८८॥  
 विनायकस्य जननीमुपतिष्ठेत्ततो ऽम्बिकाम् ।  
 द्वृत्वासर्षपुष्याणां दद्वार्थं पूर्णमज्जलिम् ॥२८९॥  
 द्वृपं देहि यशो देहि भगं भवति देहि मे ।  
 पुत्रान्देहि धनं देहि सर्वान्कामांश्च देहि मे ॥२९०॥  
 ततः श्रुत्काम्बरधरः श्रुत्कमाल्यानुलेपनः ।  
 ब्राह्मणान्मोऽयेद्यादस्त्वयुग्मं गुरोरपि ॥२९१॥  
 एवं विनायकं पूज्य ग्रहांश्चैव विधानतः ।  
 कर्मणां फलमाप्नोति श्रियं चाप्नोत्यनुत्तमाम् ॥२९२॥  
 आदित्यस्य सदा पूजां तिलकं स्वामिनस्तथा ।  
 महागणपतेश्चैव कुर्वन्सिद्धिभवाप्नुयात् ॥२९३॥

श्रीकामः शान्तिकामो वा ग्रह्यज्ञं समाचरेत् ।  
 वृथ्यायुः पुष्टिकामो वा तथैवाभिचरन्नपि ॥२१४॥  
 सूर्यः सोमो महीपुत्रः सोमषुत्रो बृहस्पतिः ।  
 श्रुक्रः शनैश्चरो राङ्गः केतुश्चैते ग्रहाः स्मृताः ॥२१५॥  
 ताम्रकात्स्फटिकाद्रक्ताचन्दनात्स्वर्णकाढुभौ ।  
 रजतादयसः सीसात्कांस्यात्कार्या ग्रहाः क्रमात् ॥२१६॥  
 स्ववर्णेवा पटे लोख्या गन्धीर्मण्डलकेषु वा ।  
 यथावर्णं प्रदेयानि वासांसि कुसुमानि च ॥२१७॥  
 गन्धाश्च वलयश्चैव धूपो देयश्च गुगुलुः ।  
 कर्तव्या मत्ववत्तश्च चरवः प्रतिदैवतम् ॥२१८॥  
 आ कृज्जेन इमं देवा अग्निर्मूर्धा दिवः ककुत् ।  
 उद्भुद्यस्वेति च ऋचो यथासंख्यं प्रकीर्तिताः ॥२१९॥  
 बृहस्पते अति यदर्यस्तथैवान्नात्परिस्तुतः ।  
 शं नो देवीस्तथा काण्डात्कोतुं कृणवन्निमास्तथा ॥३००॥  
 अर्कः पलाशः खदिर् अपामार्गो ऽथ पिप्पलः ।  
 उडुम्बरः शमी द्रूर्वा कुशाश्च समिधः क्रमात् ॥३०१॥  
 एकैकस्य वष्टशतमष्टाविंशतिरेव वा ।  
 होतव्या मधुसर्पिभ्यां दधा क्षीरेण वा युताः ॥३०२॥

गुडौदनं पायसं च कृविष्णं क्षीरषाष्टिकम् ।  
 दध्योदनं कृविश्वर्णं मांसं चित्रान्नमेव च ॥३०३॥  
 दध्याङ्गहृकमदेतत् द्विजेभ्यो भोजनं बुधः ।  
 शक्तितो वा यथालाभं सत्कृत्य विधिपूर्वकम् ॥३०४॥  
 धेनुः शङ्खस्तथानङ्गान्क्षेम वासो कृष्णः क्रमात् ।  
 कृज्ञा गौरायसं छाग एता वै दक्षिणाः स्मृताः ॥३०५॥  
 यस्य यश्च ग्रहो दुष्टः स तं यत्नेन पूजयेत् ।  
 ब्रह्मणीषां वरो दत्तः पूजिताः पूजायिष्यथ ॥३०६॥  
 ग्रहाधीना नरेन्द्राणामुच्छ्रायाः पतनानि च ।  
 भावाभावी च जगतस्तस्मात्पूज्यतमा ग्रहाः ॥३०७॥  
 महोत्साहुः स्थूललक्ष्मीः कृतज्ञो वृद्धसेवकः ।  
 विनीतः सवसम्पन्नः कुलीनः सत्यवाक् श्रुचिः ॥३०८॥  
 अदीर्घसूत्रः स्मृतिमानकुद्गो ऽपरुषस्तथा ।  
 धार्मिको ऽव्यसनश्चैव प्राज्ञः श्रूरो रक्षस्यवित् ॥३०९॥  
 स्वरन्ध्रगोपान्वीक्षिकायां दण्डनीत्यां तथैव च ।  
 विनीतस्वयथ वार्तायां त्रयां चैव नराधिष्ठिः ॥३१०॥  
 स मन्त्रिणः प्रकुवीति प्राज्ञान्मौलान्स्थिरान् श्रुचीन् ।  
 तैः सार्धं चित्तयेन्द्राङ्यं विप्रेणाथ ततः स्वयम् ॥३११॥

पुरोक्तिं प्रकुर्वीति दैवज्ञमुदितोदितम् ।  
 दण्डनीत्यां च कुशलमर्थर्वाङ्गिरसे तथा ॥३१२॥  
 श्रौतस्मार्तक्रियाहेतोर्वृणुयादेव च विजः ।  
 यज्ञांश्चैव प्रकुर्वीति विधिवद्विरिदक्षिणान् ॥३१३॥  
 भोगांश्च द्याद्विप्रेभ्यो वसूनि विविधानि च ।  
 अक्षयोऽयं निधी रज्ञां यद्विप्रेषूपपादितम् ॥३१४॥  
 अस्कन्नमव्ययं चैव प्रायश्चित्तैरद्विषितम् ।  
 अग्नेः सकाशाद्विप्राग्नौ इतं श्रेष्ठमिद्योच्यते ॥३१५॥  
 अलब्धमीद्येष्वेण लब्धं यत्नेन पालयेत् ।  
 पालितं वर्धयेन्नीत्या वृङ्गं पत्रेषु निक्षिपेत् ॥३१६॥  
 दक्षा भूमिं निबन्धं वा कृक्षा लेख्यं तु कारयेत् ।  
 आगामिभद्रनृपतिपरिज्ञानाय पार्थिवः ॥३१७॥  
 पटे वा ताम्रपटे वा स्वमुद्रोपरिचिक्षितम् ।  
 अभिलेख्यात्मनो वंशयानात्मानं च महीपतिः ॥३१८॥  
 प्रतिग्रहपरीमाणं दानच्छेदोपवर्णनम् ।  
 स्वहृत्कालसम्पन्नं शासनं कारयेत्स्थिरम् ॥३१९॥  
 रम्यं पशव्यमाजीव्यं जाङ्गलं देशमावसेत् ।  
 तत्र उर्गाणि कुर्वीति जनकोषात्मगुप्तये ॥३२०॥

तत्र तत्र च निज्ञातानध्यक्षान्कुशलाऽशुचीन् ।  
 प्रकुर्यादायकर्मात्मव्ययकर्मसु चोद्यतान् ॥३२१॥  
 नातः परतरो धर्मी नृपाणां यद्गणार्जितम् ।  
 विप्रेभ्यो दीयते द्रव्यं प्रजाभ्यश्चाभयं सदा ॥३२२॥  
 य आहूवेषु वध्यते भूम्यर्थमपराज्ञुखाः ।  
 अकूटैरायुधैर्याति ते स्वर्गं योगिनो यथा ॥३२३॥  
 पदानि क्रतुतुल्यानि भग्नेष्विनिवर्त्तिनाम् ।  
 राजा सुकृतमादते कृतानां विपलायिनाम् ॥३२४॥  
 तवाहूंवादिनं ल्लीवं निर्हीतं परसङ्गतम् ।  
 न कृन्याद्विनिवृतं च युद्धप्रेक्षणकादिकम् ॥३२५॥  
 कृतरक्षः समुत्थाय पश्येदायव्ययौ स्वयम् ।  
 व्यवहारांस्ततो दृष्टा स्त्रावा भुज्ञीत कामतः ॥३२६॥  
 द्विरणं व्यापृतानीतं भाण्डागरेषु निक्षिपेत् ।  
 पश्येद्यारांस्ततो दूतान्प्रेषयेन्मत्सङ्गतः ॥३२७॥  
 ततः स्वैरविहारी स्यान्मत्विभिर्वा समागतः ।  
 बलानां दर्शनं कृत्वा सेनान्या सह चिन्तयेत् ॥३२८॥  
 सन्ध्यामुपास्य शृणुयाच्चारणां गूढभाषितम् ।  
 गीतनृत्यैश्च भुज्ञीत पठेत्स्वाध्यायमेव च ॥३२९॥

संविशेत्तूर्यधोषेण प्रतिबुध्येत्तथैव च ।  
 शास्त्राणि चित्तयेद्बृद्धा सर्वकर्तव्यतास्तथा ॥३३०॥  
 प्रेषयेद्य ततश्चारान्स्वेष्वन्येषु च सादरान् ।  
 ऋत्विक्युरोद्दिताचार्यराशीर्भिरभिनन्दितः ॥३३१॥  
 दृष्टा ज्योतिर्विदो वैद्यान्दद्याद्वां काच्चनं महीम् ।  
 नैवेशिकानि च तथा श्रोत्रियेभ्यो गृह्णाणि च ॥३३२॥  
 ब्राह्मणेषु ज्ञानी स्त्रियेष्वजिक्षः क्रोधनो जरिषु ।  
 स्याद्राजा भृत्यर्गेषु प्रजासु च यथा पिता ॥३३३॥  
 पुण्यात्प्रभागमादत्ते न्ययेन परिपालयन् ।  
 सर्वदानाधिकं यस्मात्प्रजानां परिपालनम् ॥३३४॥  
 चाठतस्करुद्वृत्तमहसाहस्रिकादिभिः ।  
 पीड्यमानाः प्रजा रक्षेत्कायस्थैश्च विशेषतः ॥३३५॥  
 अरक्ष्यमाणाः कुर्वन्ति पत्किञ्चित्किञ्चित्प्रवर्षं प्रजाः ।  
 तस्मात् नृपतेर्धं यस्मादृल्लात्यस्तौ करान् ॥३३६॥  
 ये राष्ट्राधिकृतास्तेषां चारेष्वावा विचेष्टितम् ।  
 साधून्सम्मानयेन्नाजा विषयीतांश्च घातयेत् ॥३३७॥  
 उत्कोचडीविनो इव्यक्तीनान्कृता विवासयेत् ।  
 सदानमानसत्काराऽश्रोत्रियान्वासयेत्सदा ॥३३८॥

अन्यायेन नृपो राष्ट्रात्स्वकोषं यो ऽभिवर्धयेत् ।  
 सो ऽचिराद्विगतश्रीको नाशमेति सबान्धवः ॥३३१॥  
 प्रजापीडनसत्तापात्समुद्भूतो द्रुताशनः ।  
 राज्ञः श्रियं कुलं प्राणान्नादंध्वा विनिवर्तते ॥३४०॥  
 य एव नृपतेर्धर्मः स्वराष्ट्रपरिपालने ।  
 तमेव कृत्स्नमाश्रोति परराष्ट्रं वशं नयन् ॥३४१॥  
 यस्मिन्देशे य आचारो व्यवहारः कुलस्थितिः ।  
 तथैव परिपाल्यो ऽसौ यदा वशमुपागतः ॥३४२॥  
 मत्तमूलं यतो राज्यमतो मत्तं सुरक्षितम् ।  
 कुर्याद्यथास्य न विदुः कर्मणामाफलोदयात् ॥३४३॥  
 अरिर्मित्रमुदासीनो ऽनन्तरस्तत्परः परः ।  
 क्रमशो मण्डलं चित्यं सामादिभिरुपक्रमैः ॥३४४॥  
 उपायाः साम दानं च भेदो दण्डस्तथैव च ।  
 सम्यकप्रयुक्ताः सिध्येयुर्दण्डस्वगतिका गतिः ॥३४५॥  
 सन्त्विं च विग्रहं यानमासनं संश्रयं तथा ।  
 द्वैधीभावं गुणानेतान्यथावत्परिकल्पयेत् ॥३४६॥  
 यदा शस्यगुणोपेतं परराष्ट्रं तदा व्रजेत् ।  
 परश्च हीन आत्मा च कृष्टवाहनपूरुषः ॥३४७॥

देवे पुरुषकारे च कर्मसिद्धिर्वर्वस्थिता ।  
 तत्र देवमभिव्यक्तं पौरुषं पौर्वदैहिकम् ॥३४८॥  
 केचिद्देवात्स्वभावादा कालात्पुरुषकारतः ।  
 संयोगे केचिदिच्छन्ति फलं कुशलबुद्धयः ॥३४९॥  
 यथा द्येकेन चक्रेण रथस्य न गतिर्भवेत् ।  
 एवं पुरुषकारेण विना दैवं न सिध्यति ॥३५०॥  
 हिरण्यभूमिलाभेभ्यो मित्रलब्धिर्वरा यतः ।  
 अतो यतेत तत्प्रायै रक्षेत्सत्यं समाद्वितः ॥३५१॥  
 स्वाम्यमात्यो जनो दुर्गं कोषो दण्डस्तथैव च ।  
 मित्राण्येताः प्रकृतयो राज्यं सप्ताङ्गमुच्यते ॥३५२॥  
 तदवाय नृपो दण्डं उर्वृत्तेषु निपातयेत् ।  
 धर्मी हि दण्डन्नपेण ब्रह्मणा निर्मितः पुरा ॥३५३॥  
 स नेतुं न्यायतो शक्यो लुब्धेनाकृतबुद्धिना ।  
 सत्यसन्धेन श्रुचिना सुसहायेन धीमता ॥३५४॥  
 यथाशास्त्रं प्रयुक्तः सन्सदेवासुरमानवम् ।  
 जगदानन्दयेत्सर्वमन्यथा तत्प्रकोपयेत् ॥३५५॥  
 अधर्मदण्डनं स्वर्गकीर्तिलोकविनाशनम् ।  
 सम्यक्तु दण्डनं राज्ञः स्वर्गकीर्तिजयावक्तुम् ॥३५६॥

अयि भ्राता सुतो ऽर्थो वा श्वशुरो मातुलो ऽपि वा ।  
 नादण्डो नाम राजो ऽस्ति धर्माद्विचलितः स्वकात् ॥३५७॥  
 यो दण्डान्दण्डेनाजा सम्यग्वध्यांश्च धातयेत् ।  
 इष्टं स्यात्क्रतुभिस्तेन समाप्तवरदक्षिणीः ॥३५८॥  
 इति सच्चिद्य नृपतिः क्रतुतुल्यफलं पृथक् ।  
 व्यवहारान्स्वयं पश्येत्सम्यैः परिवृतो ऽन्वस्तु ॥३५९॥  
 कुलानि ज्ञातीः श्रेणीश्च गणाङ्गनपदानपि ।  
 स्वधर्माद्वलितात्राजा विनीय स्यापयेत्पथि ॥३६०॥  
 जालमूर्यमरीचिस्थं त्रसरेणू रजः स्मृतम् ।  
 ते ऽष्टौ लिङ्गा तु तास्तिक्षो राजसर्षप उच्यते ॥३६१॥  
 गौरस्तु ते त्रयः षट् ते यवो मध्यस्तु ते त्रयः ।  
 कृष्णलः पञ्च ते माषस्ते सुवर्णस्तु पोडश ॥३६२॥  
 पलं सुवर्णाश्ववारः पञ्च वापि प्रकीर्तिम् ।  
 द्वे कृष्णले द्वयमाषो धरणं पोडशैव ते ॥३६३॥  
 शतमानं तु दशभिर्धरणैः पलमेव च ।  
 निष्कः सुवर्णाश्ववारः कार्षिकस्ताम्रिकः पणः ॥३६४॥  
 साशीतिः पणसाद्वस्तो दण्ड उत्तमसाद्वसः ।  
 तदर्धं मध्यमः प्रोक्तस्तदर्धमधमः स्मृतः ॥३६५॥

धिग्दण्डस्त्वथ वाग्दण्डो धनदण्डो वधस्तथा ।  
 योऽया व्यस्ताः समस्ता वा क्यपराधवशादिमे ॥३६६॥  
 ज्ञावापराधं देशं च कालं बलमथावि वा ।  
 वयः कर्म च वित्तं च दण्डं दण्डेषु पातयेत् ॥३६७॥  
 इति याज्ञवल्कीये धर्मशास्त्रे  
 आचाराख्यः  
 प्रथमो उद्धायः ॥



व्यवहारानृपः पश्येद्विद्विर्ब्राह्मणैः सह ।  
 धर्मशास्त्रानुसारेण क्रोधलोभविवर्जितः ॥१॥  
 श्रुताध्ययनसमपन्ना धर्मज्ञाः सत्यवादिनः ।  
 राजा सभासदः कार्या रिपौ मित्रे च ये समाः ॥२॥  
 अपश्यता कार्यवशाद्यवहारानृपेण तु ।  
 सम्यैः सह नियोक्तव्यो ब्राह्मणः सर्वधर्मवित् ॥३॥  
 रागाण्डोभाद्याद्यापि स्मृत्यपेतादिकारिणः ।  
 सम्याः पृथक्पृथगदण्डा विवादाद्विगुणं दमम् ॥४॥  
 स्मृत्याचारव्यपेतेन मार्गेणाधर्षितः परेः ।  
 आवेद्यति चेद्राजे व्यवहारपदं हि तत् ॥५॥  
 प्रत्यर्थिनो ऽग्रतो लेख्यं यथावेदितमर्थिना ।  
 समामासतदर्धाद्वन्नीमजात्यादिचिन्तितम् ॥६॥  
 श्रुतार्थस्योत्तरं लेख्यं पूर्वावेदकसन्निधौ ।  
 ततो ऽर्थी लेखयेत्सद्यः प्रतिज्ञातार्थसाधनम् ॥७॥

तत्सिद्धौ सिद्धिमाप्नोति विपरीतमंतोऽन्यथा ।  
 चतुष्पाद्यवद्वारो ऽयं विवादेषूपदर्शितः ॥८॥  
 अभियोगमनिस्तीर्थं नैनं प्रत्यभियोजयेत् ।  
 अभियुक्तं च नान्येन नोक्तं विप्रकृतिं नयेत् ॥९॥  
 कुर्यात्प्रत्यभियोगं च कलहे साहसेषु च ।  
 उभयोः प्रतिभूर्याद्यः समर्थः कार्यनिर्णये ॥१०॥  
 निक्षवे भावितो दग्धाङ्गनं राजे च तत्समम् ।  
 मिथ्याभियोगी द्विगुणमभियोगाद्वनं वद्वेत् ॥११॥  
 साहसस्तेयपारुष्यगोऽभिशापात्यये स्त्रियाम् ।  
 विवादयेत्सद्य एव कालो ऽन्यत्रेच्छ्या स्मृतः ॥१२॥  
 देशादेशान्तरं याति सृक्षिणी परिलेछि च ।  
 ललाटं स्विष्यते चास्य मुखं वैवर्यमेति च ॥१३॥  
 परिश्रुष्यत्सखलद्वाक्यो विरुद्धं बहु भाषते ।  
 वाङ्मात्रः पूजयति नो तथोष्टौ निर्भुजत्यपि ॥१४॥  
 स्वभावाद्विकृतिं याति मनोवाक्यायकर्मभिः ।  
 अभियोगे ऽथ साद्ये वा दुष्टः स परिकीर्तिः ॥१५॥  
 सन्दिग्धार्थं स्वतत्त्वो यः साधयेद्यश्च निष्पत्तेत् ।  
 न चाहतो वदेत्किञ्चिद्दीनो दायश्च स स्मृतः ॥१६॥

साक्षिषूभयतः सत्सुं साक्षिणः पूर्ववादिनः ।  
 पूर्वपक्षे ऽधरीभूते भवत्युत्तरवादिनः ॥१७॥  
 सपणश्चेद्विवादः स्यात्तत्र हीनं तु दापयेत् ।  
 दण्डं च स्वपणं चैव धनिने धनमेव च ॥१८॥  
 ह्लं निरस्य भूतेन व्यक्तान्नयेन्नृपः ।  
 भूतमप्यनुपन्यस्तं हीयते व्यवक्तारतः ॥१९॥  
 निङ्कुते लिखितं नैकमेकदेशविभावितः ।  
 दायः सर्वं नृपेणार्थं न ग्राव्यस्त्वनिवेदितः ॥२०॥  
 स्मृत्योर्विरोधे न्यायस्तु बलवान्व्यवक्तारतः ।  
 अर्थशास्त्रात् बलवद्वर्षशास्त्रमिति स्थितिः ॥२१॥  
 प्रमाणं लिखितं भुक्तिः साक्षिणश्चेति कीर्तितम् ।  
 एषामन्यतमाभावे दिव्यान्यतममुच्यते ॥२२॥  
 सर्वेष्वर्थविवादेषु बलवत्युत्तरा क्रिया ।  
 आधौ प्रतिग्रहे क्रीते पूर्वा तु बलवत्तरा ॥२३॥  
 पश्यतो ऽब्रुवतो ह्लनिर्भूमिर्विशतिवार्षिकी ।  
 परेण भुज्यमानाया धनस्य दशवार्षिकी ॥२४॥  
 ग्राधिसीमोपनिक्षेपजडबालधनैर्विना ।  
 तथोपनिधिराजस्त्रीश्रोत्रियाणां धनैरपि ॥२५॥

आध्यादीनां विर्हतारं धनिने दापयेद्वन्म् ।  
 दण्डं च तत्समं राजे शक्त्यपेक्षमथापि वा ॥२६॥  
 आगमो उभ्यधिको भोगाद्विना पूर्वक्रमागतात् ।  
 आगमे उपि बलं नैव भुक्तिः स्तोकापि यत्र नो ॥२७॥  
 आगमस्तु कृतो येन सो उभियुक्तस्तमुद्वरेत् ।  
 न तत्सुतस्तत्सुतो वा भुक्तिस्तत्र गरीयसी ॥२८॥  
 यो उभियुक्तः परेतः स्यात्तस्य रिक्ष्यी तमुद्वरेत् ।  
 न तत्र कारणं भुक्तिरागमेन विनाकृता ॥२९॥  
 नृपेणाधिकृताः पूर्णाः श्रेणयो उथ कुलानि च ।  
 पूर्वं पूर्वं गुरुं ज्ञेयं व्यवहारविधौ नृणाम् ॥३०॥  
 बलोपधिविनिर्वृत्तान्व्यवहारान्विर्तयेत् ।  
 स्त्रीनक्तमन्तरागारवह्निः शत्रुकृतांस्तथा ॥३१॥  
 मत्तोन्मत्तार्तव्यसनिबालभीतादियोजितः ।  
 असम्बद्धकृतश्चैव व्यवहारो न सिध्यति ॥३२॥  
 प्रनष्टाधिगतं देयं नृपेण धनिने धनम् ।  
 विभावयेन चेत्तिङ्गेस्तत्समं दण्डमर्हति ॥३३॥  
 राजा लब्ध्वा निधिं दद्याद्विजेभ्यो उर्ध्वं द्विः पुनः ।  
 विद्वानशेषमादद्यात्स सर्वस्य प्रभुर्यतः ॥३४॥

इतरेण निधौ लब्धे राजा षष्ठांशमाहूरेत् ।  
 अनिवेदितविज्ञातो दायस्तं दण्डमेव च ॥३५॥  
 देयं चौरकृतं द्रव्यं राजा ज्ञानपदाय तु ।  
 अदद्विं समाप्नोति किल्लिप्तं यस्य तस्य तत् ॥३६॥  
 अशीतिभागो वृद्धिः स्यान्मासि मासि सबन्धके ।  
 वर्णक्रमाच्छ्रुतं द्वित्रिचतुष्पञ्चकमन्यथा ॥३७॥  
 कान्तारगास्तु दशकं सामुद्रा विंशकं शतम् ।  
 दद्युर्वा स्वकृतां वृद्धिं सर्वे सर्वासु जातिषु ॥३८॥  
 सत्ततिस्तु पशुस्त्रीणां रसस्याष्टगुणा परा ।  
 वस्त्रधान्यहिरण्यानां चतुस्त्रिद्विगुणा तथा ॥३९॥  
 प्रपन्नं साधयन्नर्थं न वाच्यो नृपतेर्भवेत् ।  
 साध्यमानो नृपं गच्छन्दण्डो दायश्च तद्वानम् ॥४०॥  
 गृहीतानुक्रमादाप्यो धनिनामधमण्डिकः ।  
 द्वा तु ब्राह्मणायैव नृपतेस्तदनन्तरम् ॥४१॥  
 राज्ञाधमण्डिको दाप्यः साधितादशकं शतम् ।  
 पञ्चकं च शतं दाप्यः प्राप्तार्थी द्युत्तमण्डिकः ॥४२॥  
 क्षीनज्ञातिं परिक्षीणमृणार्थं कर्म कारयेत् ।  
 ब्राह्मणस्तु परिक्षीणः शनैर्दाप्यो यथोदयम् ॥४३॥

दीयमानं न गृह्णाति प्रयुक्तं यः स्वकं धनम् ।  
 मध्यस्थस्थापितं तत्स्याद्वर्धते न ततः परम् ॥४४॥  
 अविभक्तैः कुटुम्बार्थे यदणां तु कृतं भवेत् ।  
 दयुस्तदकिञ्चनः प्रेते प्रोषिते वा कुटुम्बिनि ॥४५॥  
 न योषित्यतिपुत्राभ्यां न पुत्रेण कृतं पिता ।  
 दयादते कुटुम्बार्थान् पतिः स्वीकृतं तथा ॥४६॥  
 सुराकामयूतकृतं दण्डशुल्कावशिष्टकम् ।  
 वृथादानं तथैवेह पुत्रो दयान् पैतृकम् ॥४७॥  
 गोपशौणिडकशैलूषरजकव्याधयोषिताम् ।  
 ऋणं दयात्पतिस्तासां यस्मादृत्तिस्तदश्रया ॥४८॥  
 प्रतिपन्नं स्त्रिया देयं पत्या वा सह यत्कृतम् ।  
 स्वयं कृतं वा यदणां नान्यत्स्त्री दातुमर्हति ॥४९॥  
 पितरि प्रोषिते प्रेते व्यसनाभिष्ठुते ऽपि वा ।  
 पुत्रपौत्रिर्झणं देयं निङ्गवे साक्षिभावितम् ॥५०॥  
 ऋक्यग्राह ऋणं दायो योषिद्वाकृस्तथैव च ।  
 पुत्रो ऽनन्याश्रितदव्यः पुत्रक्षीनस्य ऋकिञ्चनः ॥५१॥ ऋक्य  
 श्रातृणामथ दम्पत्योः पितुः पुत्रस्य चैव हि ।  
 प्रातिभाव्यमृणं साक्ष्यमविभक्ते न तु स्मृतम् ॥५२॥ श्रातृणाम

दर्शने प्रत्यये दाने प्रातिभावं विधीयते ।  
 आद्यौ तु वितये दाप्यावितरस्य सुता श्रियि ॥५३॥  
 दर्शनप्रतिभूर्यन्त्र मृतः प्रात्ययिको ऽयि वा ।  
 न तत्पुत्रा ऋणं दद्युर्द्युर्दानाय यः स्थितः ॥५४॥  
 बहुवः स्युर्यदि स्वार्शीर्दद्युः प्रतिभुवो धनम् ।  
 एकच्छायाश्रितेष्वेषु धनिकस्य यथारुचि ॥५५॥  
 प्रतिभूर्दायितो यत्तु प्रकाशं धनिनां धनम् ।  
 द्विगुणं प्रतिदातव्यमृणिकैस्तस्य तद्वेत् ॥५६॥  
 सत्ततिः स्त्रीपशुष्वेव धान्यं त्रिगुणमेव च ।  
 वस्त्रं चतुर्गुणं प्रोक्तं रसश्चाष्टगुणस्तथा ॥५७॥  
 आधिः प्रणश्येद्विगुणे धने यदि न मोच्यते ।  
 काले कालकृतो नश्येत्पलभोग्यो न नश्यति ॥५८॥  
 गोप्याधिभोगे नो वृद्धिः सोपकारे ऽथ क्षाप्यते ।  
 नष्टो देयो विनष्टश्च देवराजकृतादते ॥५९॥  
 आधेः स्वीकरणात्सिद्धी रक्ष्यमाणो ऽप्यसारताम् ।  
 यातश्चेदन्य आधेयो धनभाग्ना धनी भवेत् ॥६०॥  
 चरित्रबन्धककृतं स वृद्धा दापयेद्दनम् ।  
 सत्यङ्कारकृतं द्रव्यं द्विगुणं प्रतिदापयेत् ॥६१॥

उपस्थितस्य मोक्षव्य आधिः स्तेनो ऽन्यथा भवेत् ।  
 प्रयोजके ऽसति धनं कुले न्यस्याधिमास्त्रयात् ॥ ६२ ॥  
 तत्कालकृतमूल्यो वा तत्र तिष्ठेदवृद्धिकः ।  
 विना धारणकाद्वापि विक्रीणीत ससाक्षिकम् ॥ ६३ ॥  
 यदा तु द्विगुणीभूतमृणमाधौ तदा खलु ।  
 मोच्य आधिस्तुदुत्पन्ने प्रविष्टे द्विगुणे धने ॥ ६४ ॥  
 वासनस्थमनाख्याय कृते ऽन्यस्य यदर्प्यते ।  
 द्रव्यं तदौपनिधिकं प्रतिदेयं तथैव तत् ॥ ६५ ॥  
 न दाप्यो ऽपवृत्तं ततु राजदैविकतस्करैः ।  
 श्रेष्ठेन्मार्गिते ऽदत्ते दाप्यो दण्डं च तत्समम् ॥ ६६ ॥  
 आजीवनस्वेच्छ्या दण्डो दाप्यस्तं चापि सोदयम् ।  
 याचितान्वाक्षितन्यासनिक्षेपादिष्यं विधिः ॥ ६७ ॥  
 तपस्विनो दानशीलाः कुलीनाः सत्यवादिनाः ।  
 धर्मप्रधाना ऋजवः पुत्रवत्तो धनान्विताः ॥ ६८ ॥  
 त्र्यवराः साक्षिणो ज्ञेयाः श्रीतस्मार्तक्रियापराः ।  
 यथाजाति यथावर्णं सर्वे सर्वेषु वा स्मृताः ॥ ६९ ॥  
 स्त्रीबालवृद्धकितवमन्तोन्मत्ताभिशस्तकाः ।  
 रङ्गावतारिपाषणित्कूठकृद्विकलेन्द्रियाः ॥ ७० ॥

पतितापार्थसम्बन्धिसक्तायरिपुतस्कराः ।  
 साक्षी दृष्टदोषश्च निर्धूतायास्वसाक्षिणः ॥७१॥  
 उभयानुमतः साक्षी भवत्येको ऽपि धर्मवित् ।  
 सर्वः साक्षी संग्रहणे चौर्ये पारुष्यसाक्षसे ॥७२॥  
 साक्षिणः आवयेद्वादिप्रतिवादिसमीपगान् ।  
 ये पातककृतां लोका मक्षापातकिनां तथा ॥७३॥  
 अग्निदानां च ये लोका ये च स्त्रीबालधातिनाम् ।  
 स तान्सर्वानवाप्नोति यः साक्ष्यमनृतं वदेत् ॥७४॥  
 सुकृतं यवया किञ्चिज्जन्मात्तरशतीः कृतम् ।  
 तत्सर्वं तस्य ज्ञानीहि यं पराजयसे मृषा ॥७५॥  
 अब्रुवन्हि नरः साक्ष्यमृणं सदशबन्धकम् ।  
 राजा सर्वं प्रदायः स्यात्पृथ्वारिंशके ऽक्षनि ॥७६॥  
 न ददाति च यः साक्ष्यं ज्ञानवृपि नराधमः ।  
 स कूटसाक्षिणां पापैस्तुल्यो दण्डेन चैव हि ॥७७॥  
 द्वैष्व बद्धनां वचनं समेषु गुणिनां तथा ।  
 गुणिद्वैष्व तु वचनं ग्राक्ष्यं ये गुणवत्तमाः ॥७८॥  
 यस्योचुः साक्षिणः सत्यां प्रतिज्ञां स जयी भवेत् ।  
 अन्यथा वादिनो यस्य ध्रुवस्तस्य पराजयः ॥७९॥

• •

उक्ते ऽपि साक्षिभिः साक्षे यद्यन्ये गुणवत्तमाः ।  
 द्विगुणा वान्यथा ब्रूयुः कूटाः स्युः पूर्वसाक्षिणः ॥८०॥  
 पृथक्पृथगदण्डनीयाः कूटकृत्साक्षिणस्तथा ।  
 विवादाद्विगुणं दण्डं विवास्यो ब्राह्मणः स्मृतः ॥८१॥  
 यः साक्ष्यं श्रावितो ऽन्येभ्यो निङ्गुते तत्तमोवृतः ।  
 स दायो ऽष्टगुणं दण्डं ब्राह्मणं तु विवासयेत् ॥८२॥  
 वर्णिनां तु वधो यत्र तत्र साक्ष्यनृतं वदेत् ।  
 तत्पावनाय निर्वाप्यश्वरः सारस्वतो द्विजीः ॥८३॥  
 यः कश्चिदर्थो निज्ञातः स्वरुच्या तु परस्परम् ।  
 लेख्यं तु साक्षिमत्कार्यं तस्मिन्धनिकपूर्वकम् ॥८४॥  
 समाप्तासतर्धाहृनामजातिस्वगोत्रकैः ।  
 सब्रह्मचारिकात्मीयपितृनामादिचिङ्गितम् ॥८५॥  
 समाप्ते ऽर्थे शणी नाम स्वरूप्तेन निवेशयेत् ।  
 मतं मे ऽमुकपुत्रस्य यदत्रोपरि लेखितम् ॥८६॥  
 साक्षिणश्च स्वरूप्तेन पितृनामकपूर्वकम् ।  
 अत्राहममुकः साक्षी लिखेयुरिति ते समाः ॥८७॥  
 उभयाभ्यर्थितेनैतन्मया द्युमुकसूनुना ।  
 लिखितं द्युमुकेनेति लोकको ऽते ततो लिखेत् ॥८८॥

विनापि साक्षिभिर्लेख्यं स्वकृस्तलिखितं तु यत् ।  
 तत्प्रमाणं स्मृतं सर्वं बलोपधिकृतादते ॥८॥  
 ऋणं लेख्यकृतं देयं पुरुषैस्त्रिभिरेव तु ।  
 आधिस्तु भुज्यते तावद्यावत्तत्र प्रदीयते ॥९॥  
 देशात्तरस्ये दुर्लेख्ये नष्टोन्मृष्टे कृते तथा ।  
 भिन्ने दग्धे ऽथवा छिन्ने लेख्यमन्यतु कारयेत् ॥१०॥  
 सन्दिग्धलेख्यश्रुद्धिः स्यात्स्वकृस्तलिखितादिभिः ।  
 पुक्तिप्राप्तिक्रियाचिङ्गसम्बन्धागमहेतुभिः ॥११॥  
 लेख्यस्य पृष्ठे ऽभिलिखेद्वा दक्षर्णिको धनम् ।  
 धनी वोपगतं दद्यात्स्वकृस्तपरिचिङ्गितम् ॥१२॥  
 दक्षर्ण पाठ्येष्टोलेख्यं श्रुद्धै वान्यतु कारयेत् ।  
 साक्षिमच्च भवेद्यदा तद्वात्व्यं ससाक्षिकम् ॥१३॥  
 तुलाद्यापो विषं कोशो दिव्यानीहृ विश्रुद्धये ।  
 महाभियोगेष्टेतानि शीर्षकस्ये ऽभियोक्तरि ॥१४॥  
 रुच्या वान्यतरः कुर्यादितरो वर्तयेच्छिरः ।  
 विनापि शीर्षकात्कुर्यान्वृपदोहे ऽथ पातके ॥१५॥  
 सचैलं स्नातमाङ्ग्यं सूर्योदय उपोषितम् ।  
 कारयेत्सर्वदिव्यानि नृपत्राक्षणसन्निधौ ॥१६॥

तुला स्त्रीबालवृद्धान्धपंगुब्राक्षणरोगिणाम् ।  
 अग्निर्जलं वा प्रूदस्य यवाः सप्त विषस्य वा ॥१८॥  
 नासकृस्ताइरेत्पालं न विषं न तुलां तथा ।  
 नृपार्थेष्वभिशापे च वक्षेयुः श्रुचयः सदा ॥१९॥  
 तुलाधारणविद्वद्विरभियुक्तस्तुलाश्रितः ।  
 प्रतिमानसमीभूतो रेखां कृत्वावतारितः ॥१००॥  
 वं तुले सत्यधामासि पुरा देवैर्विनिर्मिता ।  
 तत्सत्यं वद कल्याणि संशयान्मां विमोचय ॥१०१॥  
 यद्यस्मि पापकृन्मातस्ततो मां त्वमधो नय ।  
 श्रुद्वेष्टमयोर्धं मां तुलामित्यभिमत्त्वयेत् ॥१०२॥  
 करौ विमृदितत्रीकृत्वायिवा ततो न्यसेत् ।  
 सप्ताश्वत्यस्य पत्राणि तावत्सूत्रेण वेष्टयेत् ॥१०३॥  
 त्वमग्ने सर्वभूतानामतश्चरसि पावक ।  
 साक्षिवत्पुण्यपापेभ्यो ब्रूहि सत्यं करे मम ॥१०४॥  
 तस्येत्युक्तवतो लौहं पञ्चाशत्यलिकं समम् ।  
 अग्निवर्णं न्यसेत्पिण्डं वृक्षयोरुभयोरपि ॥१०५॥ अग्निवर्णं न्यसेत्पिण्डं वृक्षयोरुभयोरपि ॥१०५॥  
 स तमादाय सप्तैव मण्डलानि शनीर्वज्रेत् ।  
 षोडशांगुलकं ज्ञेयं मण्डलं तावदत्तरम् ॥१०६॥

मुक्ताग्निं मृदितव्रीहिरदग्धः श्रुद्धिमाप्नुयात् ।  
 अन्तरा पतिते पिण्डे सन्देहे वा पुनर्हरेत् ॥ १०७ ॥  
 सत्येन माभिरक्षा वं वरुणेत्यभिशाप्य कम् ।  
 नाभिदध्नोदकस्थस्य गृहीवोद्भूत जलं विशेत् ॥ १०८ ॥  
 समकालमिषुं मुक्तमानीयान्यो ज्ञवी नरः ।  
 गते तस्मिन्निमग्नाङ्गं पश्येच्चुद्धिमाप्नुयात् ॥ १०९ ॥  
 वं विष ब्रह्मणः पुत्रः सत्यधर्मे व्यवस्थितः ।  
 त्रायस्वास्मादभीशापात्सत्येन भव मे ऽमृतम् ॥ ११० ॥  
 एवमुक्ता विषं शार्ङ्गं भक्षयेद्धिमशैलजम् ।  
 यस्य वेगविना ज्ञायेच्छुद्धिं तस्य विनिर्दिशेत् ॥ १११ ॥  
 देवानुग्रान्समभ्यर्थ्य तत्स्नानोदकमाहुरेत् ।  
 संश्राव्य पाययेत्स्माङ्गलात् प्रसृतित्रयम् ॥ ११२ ॥  
 अर्धाङ्गतुर्दशादङ्गो यस्य नो राजदीविकम् ।  
 व्यसनं ज्ञायते घोरं स श्रुद्धः स्यान्न संशयः ॥ ११३ ॥  
 विभागं चेत्पिता कुर्यात्स्वेच्छ्या विभजेत्सुतान् ।  
 ज्येष्ठं वा श्रेष्ठभागेन सर्वं वा स्युः समांशिनः ॥ ११४ ॥  
 पदि कुर्यात्समानंशान्यत्यः कार्याः समांशिकाः ।  
 न दत्तं स्त्रीधनं यासां भर्ता वा श्वशुरेण वा ॥ ११५ ॥

शतस्यानीक्षमानस्य किञ्चिद्द्वा पृथक्क्रिया ।  
 न्यूनाधिकविभक्तानां धर्म्यः पितृकृतः स्मृतः ॥ ११६ ॥  
 विभजेरन्सुताः पित्रोन्नर्ध्वमृक्ष्यमृणां समम् ।  
 मातुर्डक्षितरः शेषमृणात्ताभ्य ऋते ऽन्वयः ॥ ११७ ॥  
 पितृद्वयाविरोधेन यदन्यत्स्वयमर्जितम् ।  
 मैत्रमौद्दाहिकं चैव दायादानां न तद्वेत् ॥ ११८ ॥  
 क्रमादभ्यागतं द्रव्यं कृतमभ्युद्धरेतु यः ।  
 दायादेभ्यो न तद्यादिद्यथा लब्धमेव च ॥ ११९ ॥  
 सामान्यार्थसमुत्थाने विभागस्तु समः स्मृतः ।  
 अनेकपितृकाणां तु पितृतो भागकल्यना ॥ १२० ॥  
 भूर्या पितामहोपात्ता निबन्धो द्रव्यमेव वा ।  
 तत्र स्यात्सदृशं स्वाम्यं पितुः पुत्रस्य चैव हि ॥ १२१ ॥  
 विभक्तेषु सुतो ज्ञातः सर्वाणायां विभागभाक् ।  
 दृश्याद्वा तद्विभागः स्यादायव्ययविशोधितात् ॥ १२२ ॥  
 पितृभ्यां यस्य यदत्तं तत्स्यैव धनं भवेत् ।  
 पितुर्दर्धं विभजतां माताप्यंशं समं कृरेत् ॥ १२३ ॥  
 असंस्कृतास्तु संस्कार्या भ्रातृभिः पूर्वसंस्कृतैः ।  
 भगिन्यश्च निजादंशाद्वांशं तु तुरीयकम् ॥ १२४ ॥

चतुस्त्रिद्येकभागः स्युर्वर्णशो ब्राह्मणात्मजाः ।  
 क्षत्रजास्त्रिद्येकभाग विडास्तु द्येकभागिनः ॥१२५॥  
 अन्योन्यापकृतं द्रव्यं विभक्ते यत्तु दृश्यते ।  
 तत्पुनस्ते समैरशैर्विभजेरन्निति स्थितिः ॥१२६॥  
 अपुत्रेण परक्षेत्रे नियोगोत्यादितः सुतः ।  
 उभयोरप्यसावृकथी पिण्डदाता च धर्मतः ॥१२७॥  
 श्रौरसो धर्मपत्नीजस्तत्समः पुत्रिकासुतः ।  
 क्षेत्रजाः क्षेत्रजातस्तु सगोत्रेणतरेण वा ॥१२८॥  
 गृहे प्रच्छन्न उत्पन्नो गूडजस्तु सुतः स्मृतः ।  
 कानीनः कन्यकाजातो मातामहसुतो मतः ॥१२९॥  
 अक्षतायां क्षतायां वा जातः पौनर्भवस्तथा ।  
 दद्यान्माता पिता वा यं स पुत्रो दत्तको भवेत् ॥१३०॥  
 क्रीतस्तु ताभ्यां विक्रीतः कृत्रिमः स्यात्स्वयं कृतः ।  
 दत्तात्मा तु स्वयन्दत्तो गर्भे विनः सक्षोषजः ॥१३१॥  
 उत्सृष्टो गृह्यते यस्तु सो उपविद्धो भवेत्सुतः ।  
 पिण्डदो उंशक्षरश्चैषां पूर्वाभावे परः परः ॥१३२॥  
 सजातीयिष्यन्ते प्रोक्तस्तनयेषु मया विधिः ।  
 जातो उपि दास्यां श्रूद्धेण कामतो उंशक्षरो भवेत् ॥१३३॥

मृते पितरि कुर्युस्तं भ्रातरस्त्वर्धभागिकम् ।  
 अभ्रातृको हरेत्सर्वं दुक्षितृणां सुतादृते ॥ १३४ ॥  
 पत्नी दुक्षितरश्चैव पितरौ भ्रातरस्तथा ।  
 तत्सुतो गोत्रजो बन्धुः शिष्यः सत्रक्षुचारिणः ॥ १३५ ॥  
 एषामभावे पूर्वस्य धनभागुत्तरोत्तरः ।  
 स्वर्यातस्य व्यपुत्रस्य सर्ववर्णेष्यं विधिः ॥ १३६ ॥  
 वानप्रस्थयतिब्रक्षुचारिणामृकथभागिनः ।  
 क्रमेणाचार्यसच्छिष्यधर्मभ्रात्रेकतीर्थिनः ॥ १३७ ॥  
 संसृष्टिनस्तु संसृष्टी सोदरस्य तु सोदरः ।  
 दद्यादपहरेच्चांशं जातस्य च मृतस्य च ॥ १३८ ॥  
 अन्योदर्यस्तु संसृष्टी नान्योदर्यो धनं हरेत् ।  
 असंसृष्ट्यपि चादद्यात्संसृष्टो नान्यमातृजः ॥ १३९ ॥  
 क्लीवो ऽथ पतितस्तज्जः पंगुरुन्मत्तको जडः ।  
 अन्यो ऽचिकित्स्यरोगाद्या भर्तव्याः स्युर्निरंशकाः ॥ १४० ॥  
 श्रीरसाः क्षेत्रजास्वेषां निर्देषा भागक्षुरिणः ।  
 सुताश्चैषां प्रभर्तव्या यावद्दै भर्तृसात्कृताः ॥ १४१ ॥  
 अपुत्रा योषितश्चैषां भर्तव्याः साधुवृत्तयः ।  
 निर्वास्या व्यभिचारिण्यः प्रतिकूलास्तथैव च ॥ १४२ ॥

पितृमातृपतिभ्रातृदत्तमध्यग्न्युपागतम् ।  
 आधिवेदनिकायं च स्त्रीधनं परिकीर्तितम् ॥ १४३ ॥  
 बन्धुदत्तं तथा प्रुत्कमन्वाधेयकमेव च ।  
 अतीतायामप्रजसि बान्धवास्तद्वाप्नुयः ॥ १४४ ॥  
 अप्रजःस्त्रीधनं भर्तुर्ब्रात्मादिषु चतुर्धीपि ।  
 उद्धितृणां प्रसूता चेच्छेषु पितृगामि तत् ॥ १४५ ॥  
 दत्ता कन्यां कृरन्दण्डो व्ययं दद्यात्त्वा सोदयम् ।  
 मृतायां दत्तमादद्यात्परिशोध्योभयव्ययम् ॥ १४६ ॥  
 उर्भिन्ने धर्मकार्यं च व्याधौ सम्प्रतिरोधके ।  
 गृहीतं स्त्रीधनं भर्ता न स्त्रिये दातुमर्हति ॥ १४७ ॥  
 अधिविन्नस्त्रियै दद्यादधिवेदनिकं समम् ।  
 न दत्तं स्त्रीधनं यस्यै दत्ते लर्धं प्रकीर्तितम् ॥ १४८ ॥  
 विभागनिङ्गवे ज्ञातिबन्धुसाक्षभिलेखितैः ।  
 विभागभावना ज्ञेया गृहक्षेत्रैश्च यौतकैः ॥ १४९ ॥  
 सीम्नो विवादे क्षेत्रस्य सामन्ताः स्थविरादयः ।  
 गोपाः सीमाकृषाणा ये सर्वे च वनगोचराः ॥ १५० ॥  
 नयेयुरेते सीमानं स्थलाङ्गारतुषदुमैः ।  
 सेतुवल्मीकनिम्नास्थिचैत्याद्यैरुपलक्षिताम् ॥ १५१ ॥

सामन्ता वा समग्रामाश्ववारो ऽष्टौ दशापि वा ।  
 रक्तस्त्रगृसनाः सीमां नयेयुः नितिधारिणः ॥ १५२ ॥  
 अनृते तु पृथग्दण्डा राजा मध्यमसाहृसम् ।  
 अभावे ज्ञातृचिङ्गानां राजा सीम्नः प्रवर्तिता ॥ १५३ ॥  
 आरामायतनग्रामनिपानोद्यानवेशमसु ।  
 एष एव विधिर्ज्ञयो वर्षाम्बुप्रवद्यादिषु ॥ १५४ ॥  
 मर्यादायाः प्रभेदे तु सीमातिक्रमणे तथा ।  
 क्षेत्रस्य दूरणे दण्डा अधमोत्तममध्यमाः ॥ १५५ ॥  
 न निषेध्यो ऽल्पबाधस्तु सेतुः कल्याणकारकः ।  
 परमूर्मि दूरन्कूपः स्वल्पक्षेत्रो बद्धदकः ॥ १५६ ॥  
 स्वामिने यो ऽनिवेद्यैव क्षेत्रे सेतुं प्रवर्तयेत् ।  
 उत्पन्ने स्वामिनो भोगस्तदभावे महीपतेः ॥ १५७ ॥  
 फालादृतमपि क्षेत्रं यो न कुर्यान्न कारयेत् ।  
 स प्रदाप्यः कृष्टफलं क्षेत्रमन्येन कारयेत् ॥ १५८ ॥  
 माषानष्टौ तु महिषी शस्यधातस्य कारिणी ।  
 दण्डनीया तदर्थं तु गौस्तदर्धमजाविकम् ॥ १५९ ॥  
 भक्षयित्वोपविष्टानां यथोक्ताद्विगुणो दमः ।  
 सममेषां विवीते ऽपि खरोद्धं महिषीसमम् ॥ १६० ॥

यावच्छस्यं विनश्येतु तावत्स्यात्क्वेत्रिणः फलम् ।  
 गोपस्ताद्यस्तु गोमी तु पूर्वोक्तं दण्डमर्हति ॥ १६१ ॥  
 पथि ग्रामविवीताते क्षेत्रे देषो न विघ्नते ।  
 अकामतः कामचारे चौरवदण्डमर्हति ॥ १६२ ॥  
 मद्योक्तोत्सृष्टपशवः सूतिकागत्तुकादयः ।  
 पालो येषां न ते मोच्या दैवराजपरिष्मुताः ॥ १६३ ॥  
 यथार्पितान्यशून्गोपः सायं प्रत्यर्पयेत्यथा ।  
 प्रमादमृतनष्टांश्च प्रदाय्यः कृतवेतनः ॥ १६४ ॥  
 पालदोषविनाशे च पाले दण्डो विधीयते ।  
 अर्धत्रयोदशपणः स्वामिनो द्रव्यमेव च ॥ १६५ ॥  
 ग्राम्येच्छ्या गोप्रचारो भूमिराजवशेन वा ।  
 द्विजस्तृणीधः पुष्पाणि सर्वतः स्ववदाहरेत् ॥ १६६ ॥  
 धनुःशतं परीणाक्षो ग्रामक्षेत्रात्तरं भवेत् ।  
 द्वे शते कर्वटस्य स्यान्नगरस्य चतुःशतम् ॥ १६७ ॥  
 स्वं लभेतान्यविक्रीतं क्रेतुर्देषो ऽप्रकाशिते ।  
 हीनाद्रहो हीनमूल्ये वेलाक्षीने च तस्करः ॥ १६८ ॥  
 नष्टापहृतमासाद्य रूतारं ग्राह्येन्नरम् ।  
 देशकालातिपत्तौ च गृहीवा स्वयमर्पयेत् ॥ १६९ ॥

विक्रेतुर्दर्शनाच्छुद्धिः स्वामी द्रव्यं नृपो दमम् ।  
 क्रेता मूल्यमवाप्नोति तस्माद्यस्तस्य विक्रयी ॥ १७० ॥  
 आगमेनोपभोगेन नष्टं भाव्यमतो ऽन्यथा ।  
 पञ्चवन्धो दमस्तत्र राजे तेनाविभाविते ॥ १७१ ॥  
 कृतं प्रनष्टं यो द्रव्यं परहस्तादवाप्नुयात् ।  
 अनिवेद्य नृपे दण्डः स तु षष्ठवतिं पणान् ॥ १७२ ॥  
 शौलिककैः स्थानपालीर्वा नष्टापकृतमाकृतम् ।  
 अर्वाक्संवत्सरात्स्वामी कृते परतो नृपः ॥ १७३ ॥  
 पणानेकशफे दयाच्छतुरः पञ्च मानुषे ।  
 महिषोष्ट्रगवां द्वौ द्वौ पादं पादमजाविके ॥ १७४ ॥  
 स्वं कुटुम्बाविरोधेन देयं दारसुतादते ।  
 नान्वये सति सर्वस्वं यच्चान्यस्मै प्रतिश्रुतम् ॥ १७५ ॥  
 प्रतियहुः प्रकाशः स्यात्स्थावरस्य विशेषतः ।  
 देयं प्रतिश्रुतं चैव दक्षा नापकृतेत्पुनः ॥ १७६ ॥  
 दशैकपञ्चसप्ताकृमासत्यक्षार्धमासिकम् ।  
 वीजायोवाक्यरक्षीदेक्ष्यपुंसां परीक्षणम् ॥ १७७ ॥  
 अग्नौ सुवर्णमक्षीणं रजते द्विपलं शते ।  
 अष्टौ त्रपुणि सीसे च ताम्रे पञ्च दशायसि ॥ १७८ ॥

शते दशपला वृद्धिरौर्णि कार्पाससौत्रिके ।  
 मध्ये पञ्चपला सूत्रे सूक्ष्मे तु त्रिपला मता ॥१७१॥  
 कार्मिके रोमबद्धे च त्रिंशद्वागः क्षयो मतः ।  
 न क्षयो न च वृद्धिश्च कौशेये वल्कलेषु च ॥१८०॥  
 देशं कालं च भोगं च ज्ञात्वा नष्टे बलाबलम् ।  
 द्रव्याणां कुशला ब्रूयुर्यज्ञदायमसंशयम् ॥१८१॥  
 बलादासीकृतश्चैर्विक्रीतश्चापि मुच्यते ।  
 स्वामिप्राणप्रदो भक्तात्यागात्तन्निष्क्रयादपि ॥१८२॥  
 प्रव्रद्यावसितो राज्ञो दास आमरणात्तिकः ।  
 वर्णनामानुलोम्येन दास्यं न प्रतिलोमतः ॥१८३॥  
 कृतशिल्पो ऽपि निवसेत्कृतकालं गुरोर्गृहे ।  
 अतेवासी गुरुप्राप्तभोजनस्तत्फलप्रदः ॥१८४॥  
 राजा कृत्वा पुरे स्थानं ब्राह्मणान्वस्य तत्र तु ।  
 त्रैविद्यं वृत्तिमद्यात्स्वर्धमः पाल्यतामिति ॥१८५॥  
 निजर्धमाविरोधेन यस्तु सामयिको भवेत् ।  
 सो ऽपि यन्नेन संरक्ष्यो धर्मी राजकृतश्च यः ॥१८६॥  
 गणद्रव्यं ल्हरेद्यस्तु संविदं लङ्घयेत्तु यः ।  
 सर्वस्वकृत्वाणं कृत्वा तं राष्ट्राद्विप्रवासयेत् ॥१८७॥

कर्तव्यं वचनं सर्वैः समूहूद्धितवादिनाम् ।  
यस्तत्र विपरीतः स्यात्स दायः प्रथमं दमम् ॥ १८८ ॥  
समूहुकार्यं आयातान्कृतकार्यान्विसर्जयेत् ।  
सदानन्मानसत्कारैः पूजायिवा महीपतिः ॥ १८९ ॥  
समूहुकार्यप्रद्धितो यज्ञमेत तदर्पयेत् ।  
एकादशगुणं दायो यज्ञसौ नार्ययेत्स्वयम् ॥ १९० ॥  
धर्मज्ञाः श्रुचयो ऽलुब्धा भवेयुः कार्यचित्काः ।  
कर्तव्यं वचनं तेषां समूहूद्धितवादिनाम् ॥ १९१ ॥  
श्रेणिनैगमपाषण्डिगणानामप्ययं विधिः ।  
भेदं चैषां नृपो रक्षेत्पूर्ववृत्तिं च पालयेत् ॥ १९२ ॥  
गृहीतवेतनः कर्म त्यजान्दिगुणमावहेत् ।  
अगृहीते समं दायो भूत्यै रक्ष्य उपस्करः ॥ १९३ ॥  
दायस्तु दशमं भागं वाणिज्यप्रभुशस्यतः ।  
अनिश्चित्य भृतिं यस्तु कारयेत्स महीक्षिता ॥ १९४ ॥  
देशं कालं च यो ऽतीयालाभं कुर्याद्य यो ऽन्यथा ।  
तत्र स्यात्स्वामिनश्छन्दो ऽधिकं देयं कृते ऽधिके ॥ १९५ ॥  
यो यावत्कुरुते कर्म तावत्तस्य तु वेतनम् ।  
उभयोरप्यसाध्यं चेत्साध्ये कुर्याद्यथाश्रुतम् ॥ १९६ ॥

ग्राजदैविकं नष्टं भारातं दाप्यस्तु वाहुकः ।  
 प्रस्थानविघ्नकृच्चैव प्रदाप्यो द्विगुणां भूतिम् ॥ ११७ ॥  
 प्रक्रान्ते सप्तमं भागं चतुर्थं पथि सत्यजन् ।  
 भूतिमर्धपथे सर्वा प्रदाप्यस्त्याजको ऽपि च ॥ ११८ ॥  
 गृहे शतिकावृद्धेस्तु सभिकः पञ्चकं शतम् ।  
 गृहीयाद्वृत्तकितवादितरादशकं शतम् ॥ ११९ ॥  
 स सम्यक्यातितो द्यानाङ्गे भागं यथाकृतम् ।  
 जितमुद्भव्येऽज्जेत्रे द्यात्सत्यं वचः क्षमी ॥ २०० ॥  
 प्राप्ते नृपतिना भागे प्रसिद्धे धूर्तमण्डले ।  
 जितं सप्तभिके स्थाने दापयेदन्यथा न तु ॥ २०१ ॥  
 इष्टरो व्यवहाराणां साक्षिणश्च त एव हि ।  
 रजा सचिद्धं निर्वास्याः कूठाक्षोपधिदेविनः ॥ २०२ ॥  
 धूतमेकमुखं कार्यं तस्करज्ञानकारणात् ।  
 एष एव विधिर्ज्ञेयः प्राणिधूते समाक्षये ॥ २०३ ॥  
 सत्यासत्यान्यथास्तत्रिन्यूनाङ्गेन्द्रियरोगिणाम् ।  
 क्षेपं करोति चेद्गायः पणानर्धत्रयोदश ॥ २०४ ॥  
 श्रभिगतास्मि भगिनीं मातरं वा तवेति ह ।  
 शपतं दापयेनाजा पञ्चविंशतिकं दमम् ॥ २०५ ॥

अर्धे ऽधमेषु द्विगुणः परस्वीषूतमेषु च ।  
 दण्डप्रणायनं कार्यं वर्णाजात्युत्तराधरैः ॥२०६॥  
 प्रातिलोम्यापवादेषु द्विगुणत्रिगुणा दमाः ।  
 वर्णानामानुलोम्येन तस्मादर्धार्धहृनितः ॥२०७॥  
 बाङ्ग्यीवानेत्रस्विथविनाशे वाचिके दमः ।  
 शत्यस्तदर्थिकः पादनासाकर्णकरादिषु ॥२०८॥  
 अशक्तस्तु वदन्नेवं दण्डनीयः पणान्दश ।  
 तथा शक्तः प्रतिभुवं दाष्यः क्षेमायतस्य तु ॥२०९॥  
 पतनीयकृते क्षेपे दण्डो मध्यमसाहृसः ।  
 उपपातकयुक्ते तु दाष्यः प्रथमसाहृसम् ॥२१०॥  
 त्रैविघ्ननृपदेवानां क्षेपे उत्तमसाहृसः ।  
 मध्यमो ज्ञातिपूर्गानां प्रथमो ग्रामदेशयोः ॥२११॥  
 असाक्षिकहृते चिङ्गैर्युक्तिभिश्चागमेन च ।  
 द्रष्टव्यो व्यवहारस्तु कूठचिङ्गकृतो भयात् ॥२१२॥  
 भस्मपङ्करजःस्पर्शं दण्डो दशपणः स्मृतः ।  
 अमेध्यपार्ज्ञिनिष्ठूतस्पर्शने द्विगुणस्ततः ॥२१३॥  
 समेष्वेवं परस्वीषु द्विगुणस्तूतमेषु च ।  
 हृनिष्ठर्धदमो मोहृमदादिभिरदण्डनम् ॥२१४॥

विप्रपीडकरं हेयमङ्गमत्राक्षमाणस्य तु ।  
 उद्गौर्णे प्रथमो दण्डः संस्पर्शे तु तदर्थिकः ॥२१५॥  
 उद्गौर्णे वृत्तपादे तु दशविंशतिकौ दमौ ।  
 परस्परं तु सर्वेषां शस्त्रे मध्यमसाहृसम् ॥२१६॥  
 पादकेशांशुककरोष्णुच्चनेषु पणान्दश ।  
 पीडकर्षांशुकावेष्टपादाध्यासे शतं दमः ॥२१७॥  
 शोणितेन विना दुःखं कुर्वन्काषादिभिर्नरः ।  
 द्वात्रिंशतं पणान्दण्डो द्विगुणं दर्शने ऽसृजः ॥२१८॥  
 करपाददतो भङ्गे हेदने कर्णानासयोः ।  
 मध्यो दण्डो व्रणोङ्गेदे मृतकल्पवृते तथा ॥२१९॥  
 चेष्टाभोजनवायोधे नेत्रादिप्रतिभेदने ।  
 कन्धराबाङ्गसकथां च भङ्गे मध्यमसाहृसः ॥२२०॥  
 एकं घ्रतां बङ्गनां च यथोक्ताद्विगुणो दमः ।  
 कलह्यापवृतं देयं दण्डश्च द्विगुणस्ततः ॥२२१॥  
 दुःखमुत्पादयेयस्तु स समुत्थानजं व्ययम् ।  
 दायो दण्डं च यो यस्मिन्कलहे समुदाहृतः ॥२२२॥  
 अभिघाते तथा हेदे भेदे कुद्यावपातने ।  
 पणान्दायः पञ्च दश विंशतिं तत्त्वयं तथा ॥२२३॥

दुःखोत्पादि गृहे द्रव्यं क्षिपन्नाणाहरं तथा ।  
 षोडशायः पणान्दायो द्वितीयो मध्यमं दमम् ॥२४॥  
 दुःखे च शोणितोत्पादे शाखाङ्ग्लच्छेदने तथा ।  
 दण्डः कुद्रपशूनां च द्विपणप्रभृति क्रमात् ॥२५॥  
 लिङ्गस्य हेदने मृत्यौ मध्यमो मूल्यमेव च ।  
 महापशूनामेतेषु स्थानेषु द्विगुणो दमः ॥२६॥  
 प्ररोक्षिशाखिनां शाखास्कन्धसर्वविदारणे ।  
 उपजीव्यदुमाणां च विंशतेर्द्विगुणो दमः ॥२७॥  
 चैत्यशमशानसीमासु पुण्यस्थाने सुरालये ।  
 ज्ञातदुमाणां द्विगुणो दमो वृक्षे ऽथ विश्रुते ॥२८॥  
 गुल्मगुच्छकुपलताप्रतानोषधिवीरुधाम् ।  
 पूर्वस्मृतादर्धदण्डः स्थानेषूक्तेषु कर्तने ॥२९॥  
 सामान्यद्रव्यप्रसभद्वरणात्साहसं स्मृतम् ।  
 तन्मूल्याद्विगुणो दण्डो निङ्गवे तु चतुर्गुणः ॥२३०॥  
 यः साहसं कारयति स दायो द्विगुणं दमम् ।  
 यश्चैवमुक्ताहं दाता कारयेत्स चतुर्गुणम् ॥२३१॥  
 अर्थाक्रोशातिक्रमकृहातृभार्याप्रक्षारदः ।  
 सन्दिष्टस्याप्रदाता च समुद्रगृह्यभेदकृत् ॥२३२॥

सामन्तकुलिकादीनामपकारस्य कारकः ।  
 पञ्चाशत्पिणिको दण्ड एषामिति विनिश्चयः ॥२३३॥  
 स्वच्छन्दं विधवागामी विक्रुष्टे नाभिधावकः ।  
 अकारणेन विक्रोष्टा चण्डालश्चोत्तमान्स्यृशन् ॥२३४॥  
 प्रूदप्रव्रजितानां च दैवे पित्रे च भोजकः ।  
 अयुक्तं शपथं कुर्वन्नयोग्यो योग्यकर्मकृत् ॥२३५॥  
 वृषकुदपशूनां च पुंस्वस्य प्रतिघातकृत् ।  
 साधारणस्यापलापी दासीगर्भविनाशकृत् ॥२३६॥  
 पितृपुत्रस्वसृष्टातृदम्पत्याचार्यशिष्यकाः ।  
 एषामपतितान्योन्यत्यागी च शतदण्डभाक् ॥२३७॥०  
 वसानस्त्रीन्यणान्दण्डो नेजकस्तु परांश्रुकम् ।  
 विक्रयावक्रयाधानयाचितेषु पणान्दश ॥२३८॥  
 पितापुत्रविरोधे तु साक्षिणां त्रिपणो दमः ।  
 अत्तरे च तयोर्यः स्यात्स्याप्यष्टगुणो दमः ॥२३९॥  
 तुलाशासनमानानां कूटकृनाणकस्य च ।  
 एभिश्च व्यवहृती यः स दाष्ठो दण्डमुत्तमम् ॥२४०॥  
 अकूटं कूटकं ब्रूते कूटं यश्चाप्यकूटकम् ।  
 स नाणकपरीक्षी तु दाष्ठ उत्तमसाहसम् ॥२४१॥

कर्तव्यं वचनं सर्वैः समूहकृतवादिनाम् ।  
 यस्तत्र विपरीतः स्यात्स दायः प्रथमं दमम् ॥ १८८ ॥  
 समूहकार्यं आयातान्कृतकार्यान्विसर्जयेत् ।  
 सदानमानसत्कारैः पूजयिवा महीयतिः ॥ १८९ ॥  
 समूहकार्यप्रकृतो यज्ञभेत तदर्पयेत् ।  
 एकादशगुणं दायो यद्यसौ नार्पयेत्स्वयम् ॥ १९० ॥  
 धर्मज्ञाः श्रुचयो ऽलुब्धा भवेयुः कार्यचिन्तकाः ।  
 कर्तव्यं वचनं तेषां समूहकृतवादिनाम् ॥ १९१ ॥  
 श्रेणिनैगमपाषण्डिगणानामप्ययं विधिः ।  
 भेदं चैषां नृपो रक्षेत्पूर्ववृत्तिं च पालयेत् ॥ १९२ ॥  
 गृहीतवेतनः कर्म त्यजन्दिगुणमावहेत् ।  
 अगृहीते समं दायो भूत्यै रक्ष्य उपस्करः ॥ १९३ ॥  
 दायस्तु दशमं भागं वाणिज्यपशुशस्यतः ।  
 अनिश्चित्य भूतिं यस्तु कारयेत्स महीक्षिता ॥ १९४ ॥  
 देशं कालं च यो ऽतीयाछाभं कुर्याच्च यो ऽन्यथा ।  
 तत्र स्यात्स्वामिनश्छन्दो ऽधिकं देयं कृते ऽधिके ॥ १९५ ॥  
 यो यावत्कुरुते कर्म तावत्तस्य तु वेतनम् ।  
 उभयोरप्यसाध्यं चेत्साध्ये कुर्याद्यथाश्रुतम् ॥ १९६ ॥

अराजदैविकं नष्टं भाएँ दाप्यस्तु वाहूकः ।  
 प्रस्थानविघ्नकृचैव प्रदाप्यो द्विगुणां भूतिम् ॥ ११७ ॥  
 प्रक्रान्ते सप्तमं भागं चतुर्थं पथि सत्यजन् ।  
 भूतिमर्धपथे सर्वा प्रदाप्यस्त्याजको उपि च ॥ ११८ ॥  
 गृहे शतिकवृद्धेस्तु सभिकः पञ्चकं शतम् ।  
 गृह्णीयादूर्तकितवादितराद्वशकं शतम् ॥ ११९ ॥  
 स सम्यक्पालितो द्यान्नाजे भागं यथाकृतम् ।  
 जितमुद्गाह्येज्जेत्रे द्यात्सत्यं वचः क्षमी ॥ २०० ॥  
 प्राप्ते नृपतिना भागे प्रसिद्धे धूर्तमण्डले ।  
 जितं सप्तभिके स्थाने दापयेदन्यथा न तु ॥ २०१ ॥  
 द्रष्टारो व्यवहाराणां साक्षिणश्च त एव हि ।  
 राजा सचिङ्गं निर्वास्याः कूटाक्षोपधिदेविनः ॥ २०२ ॥  
 धूतमेकमुखं कार्यं तस्करज्ञानकारणात् ।  
 एष एव विधिर्ज्ञेयः प्राणिधूते समाद्वये ॥ २०३ ॥  
 सत्यासत्यान्यथास्तोत्रैर्न्यूनाङ्गेन्द्रियरोगिणाम् ।  
 क्षेपं करोति चेद्वाद्यः पणानर्धत्रयोदश ॥ २०४ ॥  
 अभिगत्तास्मि भगिनीं मातरं वा तवेति ह ।  
 शपतं दापयेद्राजा पञ्चविंशतिकं दसम् ॥ २०५ ॥

अर्धा उधमेषु द्विगुणः परस्वीष्वूत्तमेषु च ।  
 दण्डप्रणायनं कायं वर्णाजात्युत्तराधरैः ॥ २०६ ॥  
 प्रातिलोभ्यापवादेषु द्विगुणात्रिगुणा दमाः ।  
 वर्णानामानुलोभ्येन तस्मादर्धार्धव्यानितः ॥ २०७ ॥  
 बाहुग्रीवानेत्रसक्यविनाशे वाचिके दमाः ।  
 शत्यस्तदर्धिकः पादनासाकर्णकरादिषु ॥ २०८ ॥  
 अशक्तस्तु वदन्नेवं दण्डनीयः पणान्दश ।  
 तथा शक्तः प्रतिभुवं दायः क्षेमायतस्य तु ॥ २०९ ॥  
 पतनीयकृते क्षेपे दण्डो मध्यमसाहृसः ।  
 उपपातकयुक्ते तु दायः प्रथमसाहृसम् ॥ २१० ॥  
 त्रैविद्यनृपदेवानां क्षेप उत्तमसाहृसः ।  
 मध्यमो ज्ञातिपूर्गानां प्रथमो ग्रामदेशयोः ॥ २११ ॥  
 असाक्षिकहृते चिह्नैर्युक्तिभिश्चागमेन च ।  
 इष्टव्यो व्यवहारस्तु कूठचिह्नकृतो भयात् ॥ २१२ ॥  
 भस्मपङ्करजःस्पर्शे दण्डो दशपणः स्मृतः ।  
 अमेधयपार्ज्ञिनिष्ठृतस्पर्शने द्विगुणस्ततः ॥ २१३ ॥  
 समेष्वेवं परस्वीषु द्विगुणस्तूतमेषु च ।  
 हीनेष्वर्धदमो मोहमदादिभिरदण्डनम् ॥ २१४ ॥

विप्रपीडकरं हेयमङ्गमब्राह्मणस्य तु ।  
 उद्गौर्णे प्रथमो दण्डः संस्पर्शे तु तदर्थिकः ॥२१५॥  
 उद्गौर्णे दृत्तपादे तु दशविंशतिकौ दमौ ।  
 परस्परं तु सर्वेषां शस्त्रे मध्यमसाहस्रम् ॥२१६॥  
 पादकेशांशुककरोषुच्चनेषु पणान्दश ।  
 पीडाकर्षाश्रुकावेष्टपादाध्यासे शतं दमः ॥२१७॥  
 शोणितेन विना दुःखं कुर्वन्काष्ठादिभिर्नरः ।  
 द्वात्रिंशतं पणान्दण्डो द्विगुणं दर्शने ऽसूजः ॥२१८॥  
 करपाददतो भङ्गे हेदने कर्णनासयोः ।  
 मध्यो दण्डो व्रणोङ्गेदे मृतकल्पहृते तथा ॥२१९॥  
 चेष्टाभोजनवायोधे नेत्रादिप्रतिभेदने ।  
 कन्धराबाङ्गसकथां च भङ्गे मध्यमसाहसः ॥२२०॥  
 एकं ग्रतां बद्धनां च यथोक्ताद्विगुणो दमः ।  
 कलहृपहृतं देयं दण्डश्च द्विगुणस्ततः ॥२२१॥  
 दुःखमुत्यादयेष्टु स समुत्यानजं व्ययम् ।  
 दायो दण्डं च यो यस्मिन्कलहै समुदाहृतः ॥२२२॥  
 अभिघाते तथा हेदे भेदे कुड्यावपातने ।  
 पणान्दायः पञ्च दश विंशतिं तद्यथं तथा ॥२२३॥

दुःखोत्पादि गृहे द्रव्यं द्विपन्न्राणहरं तथा ।  
 षोडशायः पणान्दायो द्वितीयो मध्यमं दमम् ॥२२४॥  
 दुःखे च शोणितोत्पादे शाखाङ्गच्छेदने तथा ।  
 दण्डः कुद्रपशूनां च द्विपणप्रभृति क्रमात् ॥२२५॥  
 लिङ्गस्य हेदने मृत्यौ मध्यमो मूल्यमेव च ।  
 महापशूनामेतेषु स्थानेषु द्विगुणो दमः ॥२२६॥  
 प्ररोहिशाखिनां शाखास्कन्धसर्वविदारणे ।  
 उपजीव्यदुमाणां च विंशतेर्द्विगुणो दमः ॥२२७॥  
 चैत्यशमशानसीमासु पुण्यस्थाने सुरालये ।  
 जातदुमाणां द्विगुणो दमो वृक्षे ऽथ विश्रुते ॥२२८॥  
 गुल्मगुच्छकुपलताप्रतानोषधिवीरुधाम् ।  
 पूर्वस्मृतादर्धदण्डः स्थानेषूक्तेषु कर्तने ॥२२९॥  
 सामान्यद्रव्यप्रसभहरणात्साहसं स्मृतम् ।  
 तन्मूल्याद्विगुणो दण्डो निङ्गवे तु चतुर्गुणः ॥२३०॥  
 यः साहसं कारयति स दायो द्विगुणं दमम् ।  
 यश्चैवमुक्ताहं दाता कारयेत्स चतुर्गुणम् ॥२३१॥  
 अर्थ्यक्रोशातिक्रमकृद्वात्तूर्मार्याप्रहारदः ।  
 सन्दिष्टस्याप्रदाता च समुद्रगृहभेदकृत् ॥२३२॥

सामन्तकुलिकादीनामपकारस्य कारकः ।  
 पञ्चाशत्यणिको दण्ड एषामिति विनिश्चयः ॥२३३॥  
 स्वच्छन्दं विधवागामी विक्रुष्टे नाभिधावकः ।  
 अकारणेन विक्रोष्टा चण्डालश्चोत्तमानस्पृशन् ॥२३४॥  
 प्रूद्धप्रव्रजितानां च दैवे पित्रे च भोजकः ।  
 अयुक्तं शपथं कुर्वन्नयोग्यो योग्यकर्मकृत् ॥२३५॥  
 वृषकुद्रपश्चूनां च पुंस्वस्य प्रतिधातकृत् ।  
 साधारणस्यापलापी दासीगर्भविनाशकृत् ॥२३६॥  
 पितृपुत्रस्वसृभ्रातृदम्यत्याचार्यशिष्यकाः ।  
 एषामपतितान्योन्यत्यागी च शतदण्डभाक् ॥२३७॥०  
 वसानस्त्रीन्यणान्दण्डो नेजकस्तु परांश्रुकम् ।  
 विक्रयावक्रयाधानयाचितेषु पणान्दश ॥२३८॥  
 पितापुत्रविरोधे तु साक्षिणां त्रिपणो दमः ।  
 अत्तरे च तयोर्यः स्यात्स्याप्यष्टगुणो दमः ॥२३९॥  
 तुलाशासनमानानां कूटकृत्वाणकस्य च ।  
 एभिश्च व्यवहृती यः स दाप्यो दण्डमुत्तमम् ॥२४०॥  
 अकूटं कूटकं ब्रूते कूटं यश्चाप्यकूटकम् ।  
 स नाणकपरीक्षी तु दाप्य उत्तमसाहस्रम् ॥२४१॥

भिषग्निथाचरन्दाव्यस्तिर्यक्तु प्रथमं दमम् ।  
 मानुषे मध्यमं राजमानुषेषूत्तमं दमम् ॥२४२॥  
 अबन्धं यश्च बधाति बन्धं यश्च प्रमुच्चति ।  
 अप्राप्तव्यवहारं च स दायो दाउत्तमम् ॥२४३॥  
 मानेन तुलया वापि यो ऽशमष्टमकं वृत्ते ।  
 दाउं स दायो द्विशतं वृद्धौ कृनौ च कल्पितम् ॥२४४॥  
 भेषजस्तेक्ष्वलवणागन्धधान्यगुडादिषु ।  
 पण्येषु प्रक्षिपन्त्वीनं पणान्दाव्यस्तु षोडश ॥२४५॥  
 मृद्धर्मणिसूत्रायःकाष्ठवल्कलवाससाम् ।  
 अजात्तौ ज्ञातिकरणे विक्रेयाष्टगुणो दमः ॥२४६॥  
 समुद्धरितं च सारभाण्डं च कृत्रिमम् ।  
 आधानं विक्रयं वापि नयतो दाउकल्पना ॥२४७॥  
 भिन्ने पणे तु पञ्चाशत्पणे तु शतमुच्यते ।  
 द्विपणे द्विशतो दाउो मूल्यवृद्धौ च वृद्धिमान् ॥२४८॥  
 सम्भूय कुर्वतामर्धं सबाधं कारुशिल्पिनाम् ।  
 अर्घस्य द्रासं वृद्धिं वा ज्ञानतां दम उत्तमः ॥२४९॥  
 सम्भूय वणिजां पण्यमनर्धेणोपरुन्धताम् ।  
 विक्रीणतां वा विद्वितो दाउ उत्तमसाकृतः ॥२५०॥

राजनि स्थाप्यते यो उर्ध्वः प्रत्यहं तेन विक्रयः ।  
 क्रयो वा निःस्वस्तस्मादणिजां लाभकृत्स्मृतः ॥२५१॥  
 स्वदेशपर्ये तु शतं वणिगृहीत पञ्चकम् ।  
 दशकं पारदेश्ये तु यः सद्यःक्रयविक्रयी ॥२५२॥  
 पाण्यस्योपरि संस्थाप्य व्ययं पाण्यसमुद्दवम् ।  
 अर्धी उनुग्रहकृत्कार्यः क्रेतुविक्रेतुरेव च ॥२५३॥  
 गृहीतमूल्यं यः पाण्यं क्रेतुर्नैव प्रयच्छति ।  
 सोदयं तस्य दायो उसौ दिग्गार्भं वा दिगागते ॥२५४॥  
 विक्रीतमपि विक्रीयं पूर्वक्रीतर्यगृह्णति ।  
 हृनिश्चेत्क्रेतृदोषेण क्रेतुरेव हि सा भवेत् ॥२५५॥  
 राजदेवोपधातेन पाण्ये दोषमुपागते ।  
 हृनिविक्रेतुरेवासौ याचितस्याप्रयच्छतः ॥२५६॥  
 अन्यदृस्ते च विक्रीतं उष्टुं वाइष्टव्यदि ।  
 विक्रीणीते दमस्तत्र मूल्यातु द्विगुणो भवेत् ॥२५७॥  
 क्षयं वृद्धिं च वणिजा पाण्यानामविजानता ।  
 क्रीत्वा नानुशयः कार्यः कुर्वन्ष्टभागदण्डभाक् ॥२५८॥  
 समवायेन वणिजां लाभार्थं कर्म कुर्वताम् ।  
 लाभालाभौ यथादव्यं यथा वा संविदा कृतौ ॥२५९॥

प्रतिषिद्धमनादिष्टं प्रमादाद्यच्च नाशितम् ।  
 स तद्याद्विष्वाच्च रक्षिताद्वशमांशभाक् ॥२६०॥  
 अर्धप्रक्षेपणाद्विंशं भागं श्रुत्कं नृपो हरेत् ।  
 व्यासिद्वं राजयोग्यं च विक्रीतं राजगामि तत् ॥२६१॥  
 मिथ्या वदन्परीमाणं श्रुत्कस्यानादपासरन् ।  
 दाप्यस्त्वष्टगुणं यश्च सव्याजक्रयविक्रयी ॥२६२॥  
 तरिकः स्थलजं श्रुत्कं गृह्णन्दाप्यः पणान्दश ।  
 ब्राह्मणप्रातिवेश्यानामेतदेवानिमत्त्वाणे ॥२६३॥  
 देशात्तरगते प्रेते इवं दायादबान्धवाः ।  
 ज्ञातयो वा हरेयुस्तदागतास्तीर्विना नृपः ॥२६४॥  
 जिह्वां त्यजेयुर्निर्लाभमशक्तो ऽन्येन कारयेत् ।  
 अनेन विधिराख्यात ऋत्विक्कृष्णकर्मिणाम् ॥२६५॥  
 याह्वकीर्गृह्यते चौरो लोप्त्रिणाथ पदेन वा ।  
 पूर्वकर्मापराधी च तथा चाश्रुद्वासकः ॥२६६॥  
 अन्ये च शङ्खया याह्वा जातिनामादिनिङ्गवैः ।  
 घूतस्त्रीपानसक्ताश्च श्रुष्टभिन्नमुखस्वराः ॥२६७॥  
 परद्वयगृहाणां च पृच्छका गूच्छारिणः ।  
 निराया व्यवन्तश्च विनष्टद्वयविक्रयाः ॥२६८॥

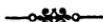
गृहीतः शङ्क्या चौय नात्मानं चेद्विशोधयेत् ।  
 दापयिवा वृत्तं इवं चौरदण्डेन दण्डयेत् ॥२६१॥  
 चौरं प्रदायापवृत्तं घातयेद्विविधैर्धीः ।  
 सचिङ्गं ब्राह्मणं कृत्वा स्वराष्ट्राद्विप्रवासयेत् ॥२७०॥  
 घातिते उपवृत्ते दोषो ग्रामभर्तुरनिर्गते ।  
 विवीतभर्तुस्तु पथि चौरोद्वितुरवीतके ॥२७१॥  
 स्वसीम्नि दद्याद्वामस्तु पदं वा यत्र गच्छति ।  
 पञ्चग्रामी वक्ष्मि क्रोशादशग्राम्यथ वा पुनः ॥२७२॥  
 वन्दिग्राहांस्तथा वाजिकुञ्जराणां च हारिणः ।  
 प्रसव्यथातिनश्चैव प्रूलानारोपयेन्नरान् ॥२७३॥  
 उत्क्षेपकग्रन्थिभेदौ करसन्दंशक्तीनकौ ।  
 कार्यै द्वितीयापराधे करपदैकक्तीनकौ ॥२७४॥  
 कुद्रमध्यमहान्नव्यकृरणे सारतो दमः ।  
 देशकालवयःशक्ति सच्चिन्त्यं दण्डकर्मणि ॥२७५॥  
 भक्तावकाशाभ्युदकमत्वोपकरणव्ययान् ।  
 द्वा चौरस्य रूतुर्वा ज्ञानतो दम उत्तमः ॥२७६॥  
 शस्त्रावपाते गर्भस्य पातने चोत्तमो दमः ।  
 उत्तमो वाधमो वापि पुरुषस्त्रीप्रमापणे ॥२७७॥

विप्रदुष्टां स्त्रियं चेव पुरुषश्चीमगर्भिणीम् ।  
 सेतुभेदकरीं चाप्सु शिलां बद्धा प्रवेशयेत् ॥२७८॥  
 विषामिदां पतिगुरुनिजापत्यप्रमापणीम् ।  
 विकर्णकरनासौष्ठीं कृत्वा गोभिः प्रमापयेत् ॥२७९॥  
 अविज्ञातकृतस्याम्बु कलहं सुतबान्धवाः ।  
 प्रष्टव्या योषितश्चास्य परपुंसि रताः पृथक् ॥२८०॥  
 स्त्रीद्रव्यवृत्तिकामो वा केन वायं गतः सह ।  
 मृत्युदेशसमाप्तं पृच्छेदापि जनं शनैः ॥२८१॥  
 क्षेत्रवेशमवनग्रामविवीतखलदाहकाः ।  
 राजपत्यभिगामी च दग्धव्यास्तु कठामिना ॥२८२॥  
 पुमान्संग्रहणे ग्राद्यः केशाकेशि परस्त्रिया ।  
 सद्यो वा कामज्ञैश्चिन्हैः प्रतिपत्तौ द्वयोस्तथा ॥२८३॥  
 नीवीस्तनप्रावरणसकिथकेशाभिर्मर्शनम् ।  
 अदेशकालसम्भाषं सहैकस्थानमेव च ॥२८४॥  
 स्त्री निषेधे शतं दद्याद्विशतं तु दमं पुमान् ।  
 प्रतिषेधे द्वयोर्दण्डो यथा संग्रहणे तथा ॥२८५॥  
 स्वज्ञातावुत्तमो दण्ड आनुलोम्ये तु मध्यमः ।  
 प्रातिलोम्ये वधः पुंसो नार्याः कर्णादिकर्तुनम् ॥२८६॥

अलंकृतां वृत्त्वामुत्तमं वन्यथाधमम् ।  
 दण्डं द्यात्सर्वांसु प्रातिलोम्ये वधः स्मृतः ॥२७॥  
 सकामास्वनुलोमासु न दोषस्वन्यथा दमः ।  
 द्वृषणे तु करच्छेद उत्तमायां वधस्तथा ॥२८॥  
 शतं स्त्रीद्वृषणे द्याद्वे तु मिथ्याभिशंसने ।  
 पश्चून्गच्छृङ्खतं दाष्यो हीनां स्त्रीं गां च मध्यमम् ॥२९॥  
 अवरुद्धासु दासीषु भुजिष्यासु तथैव च ।  
 गम्यास्वपि पुमान्दाष्यः पञ्चाशत्यणिकं दमम् ॥२१०॥  
 प्रसक्ष्य दास्यभिगमे दण्डो दशपणः स्मृतः ।  
 बद्धनां यद्यकामासौ चतुर्विंशतिकः पृथक् ॥२११॥  
 गृहीतवेतना वेश्या नेच्छब्दी द्विगुणं वद्देत् ।  
 अगृहीति समं दाष्यः पुमानप्येवमेव च ॥२१२॥  
 अयोनौ गच्छतो योषां पुरुषं वाभिमेहतः ।  
 चतुर्विंशतिको दण्डस्तथा प्रव्रजितागमे ॥२१३॥  
 अन्त्याभिगमने तंक्यं कुबन्धेन प्रवासयेत् ।  
 प्रूदस्तथान्त्य एव स्यादन्त्यस्यार्यागमे वधः ॥२१४॥  
 उनं वाभ्यधिकं वापि लिखेद्यो राजशासनम् ।  
 पारदारिकचौरं वा मुच्चतो दण्ड उत्तमः ॥२१५॥

अभद्र्येण द्विं दूष्यन्दण्ड उत्तमसाहृसम् ।  
 क्षत्रियं मध्यमं वैश्यं प्रथमं शूद्रमर्धिकम् ॥२१६॥  
 कूटस्वर्णव्यवहारी विमांसस्य च विक्रयी ।  
 त्र्यङ्गहीनस्तु कर्तव्यो दाव्यश्चोत्तमसाहृसम् ॥२१७॥  
 चतुष्पादकृतो दोषो नापिहीति प्रजल्पतः ।  
 काष्ठलोष्टेषुपाषाणबाहुयुग्यकृतस्तथा ॥२१८॥  
 हिन्ननस्येन यानेन तथा भग्युगादिना ।  
 पश्चाच्चैवापसरता हिंसने स्वाम्यदोषभाक् ॥२१९॥  
 शक्तो व्यमोक्षयन्स्वामी दंष्ट्रिणां शृङ्गिणां तथा ।  
 प्रथमं साहृसं दध्यादिक्रुष्टे दिगुणं ततः ॥३००॥  
 जारं चौरित्यभिवदन्दायः पञ्चशतं दमम् ।  
 उपजीव्य धनं मुञ्चन्तदेवाष्टगुणीकृतम् ॥३०१॥  
 राजो उनिष्ठप्रवत्तारं तस्यैवाक्रोशकारिणम् ।  
 तन्मत्स्य च भेत्तारं जिह्वां हित्रा प्रवासयेत् ॥३०२॥  
 मृताङ्गलभविक्रेतुर्गुरोस्ताडयितुस्तथा ।  
 राजयानासनारोहुर्दण्ड उत्तमसाहृसः ॥३०३॥  
 द्विनेत्रभेदिनो राजद्विष्टदेशकृतस्तथा ।  
 विप्रवेन च शूद्रस्य जीवतो उष्टशतो दमः ॥३०४॥

उर्दृष्टांस्तु पुनर्दृष्टा व्यवहारान्वृपेण तु ।  
 सम्याः सज्जयिनो दण्डा विवादाद्विगुणं दमम् ॥३०५॥  
 यो मन्येताङ्गितो ऽस्मीति न्यायेनापि पराङ्गितः ।  
 तमायातं पुनर्जित्वा दापयेद्विगुणं दमम् ॥३०६॥  
 राज्ञान्यायेन यो दण्डो गृहीतो वरुणाय तम् ।  
 निवेद्य दद्याद्विप्रेभ्यः स्वयं त्रिंशद्गुणीकृतम् ॥३०७॥  
 इति याज्ञवल्क्यीये धर्मशास्त्रे  
 व्यवहारात्म्यो  
 द्वितीयो ऽध्यायः ॥



उनद्विवर्षं निखनेन कुर्यादुदकं ततः ।  
 आ श्मशानादनुव्रव्य इतरो ज्ञातिभिर्मृतः ॥१॥  
 यमसूक्तं तथा गाथां जपद्विलोकिकाग्निना ।  
 स दग्धव्य उपेतश्चेदाहिताग्न्यावृतार्थवत् ॥२॥  
 सप्तमादशमाद्वापि ज्ञातयो ऽभ्युपयन्त्ययः ।  
 अप नः शोश्रुचदधमनेन पितृदिङ्गुखाः ॥३॥  
 एवं मातामहाचार्यप्रेतानामुदकक्रिया ।  
 कामोदकं सखिप्रत्तास्वस्त्रीयश्चश्रुर्विजाम् ॥४॥  
 सकृत्प्रसिद्धत्युदकं नामगोत्रेण वाग्यताः ।  
 न ब्रह्मचारिणः कुर्यादुदकं पतितास्तथा ॥५॥  
 पाषाण्डनाश्रिताः स्तेना भर्तृश्चाः कामगादिकाः ।  
 सुराग्य आत्मत्यागिन्यो नाशौचोदकभाजनाः ॥६॥  
 कृतोदकान्समुत्तीर्णान्मृदुशाद्वलसंस्थितान् ।  
 स्नातानपवदेयुस्तानितिहृसैः पुरातनैः ॥७॥

मानुष्ये कदलीस्तम्भनिः सारे सारमार्गणम् ।  
 यः करोति स समूढो जलबुद्धसन्निभे ॥८॥  
 पञ्चधा सम्भृतः कायो यदि पञ्चवमागतः ।  
 कर्मभिः स्वशरीरोत्थैस्तत्र का परिदेवना ॥९॥  
 गत्वा वसुमती नाशमुदधिर्दैवतानि च ।  
 फेनप्राण्यः कथं नाशं मर्त्यलोको न यास्यति ॥१०॥  
 श्वेष्माश्रु बान्धवैर्मुक्तं प्रेतो भुक्ते यतो ऽवशः ।  
 अतो न रोदितव्यं हि क्रियाः कार्याः स्वशक्तिः ॥११॥  
 इति संश्रुत्य गच्छेयुर्गृहं बालपुरः सराः ।  
 विदश्य निम्बपत्राणि नियता द्वारि वेशमनः ॥१२॥  
 आचम्याद्यादि सलिलं गोमयं गौरसर्पपान् ।  
 प्रविशेयुः समालभ्य कृत्वाशमनि पदं शनैः ॥१३॥  
 प्रवेशनादिकं कर्म प्रेतसंस्पर्शनामपि ।  
 इच्छतां तत्काणाच्छुद्धिं परेषां स्नानसंयमात् ॥१४॥  
 आचार्यपित्रुपाध्यायानिर्दृत्यापि व्रती व्रती ।  
 सकटान्नं च नाशीयान्नं च तैः सह संवसेत् ॥१५॥  
 क्रीतलब्धाशना भूमौ स्वपेयुस्ते पृथक्पृथक् ।  
 पिण्डयज्ञावृता देयं प्रेतायान्नं दिनत्रयम् ॥१६॥

जलमेकाह्माकाशे स्थाप्यं क्षीरं च मृन्मये ।  
 वैतानौपासनाः कार्याः क्रियाश्च श्रुतिचोदनात् ॥१७॥  
 त्रिरात्रं दशरात्रं वा शावमाशौचमिष्यते ।  
 उनद्विवर्षं उभयोः सूतकं मातुरेव क्षि ॥१८॥  
 पित्रोस्तु सूतकं मातुस्तदसृगदर्शनात् ध्रुवम् ।  
 तदद्धर्णं प्रदुष्येत पूर्वेषां जन्मकारणात् ॥१९॥  
 अन्तरा जन्ममरणे शेषाह्मोभिर्विश्रुध्यति ।  
 गर्भस्त्रावे मासतुल्या निशाः शुद्धेस्तु कारणम् ॥२०॥  
 वृतानां नृपगोविप्रैरन्वक्षं चात्मधातिनाम् ।  
 प्रोषिते कालशेषः स्यात्पूर्णे द्व्योदकं शुचिः ॥२१॥  
 क्षत्रस्य द्वादशाह्मानि विशः पञ्चदशैव तु ।  
 त्रिंशद्विनानि श्रूद्रस्य तदर्धं न्यायवर्तिनः ॥२२॥  
 आदत्तजन्मनः सद्य आचूडान्नैशिकी स्मृता ।  
 त्रिरात्रमाव्रतादेशाद्वशरात्रमतः परम् ॥२३॥  
 अहस्वदत्तकन्यासु बालेषु च विशोधनम् ।  
 गुर्वक्तिवास्यनूचानमातुलश्रोत्रियेषु च ॥२४॥  
 अनौरसेषु पुत्रेषु भार्यास्वन्यगतासु च ।  
 निवासराजनि प्रेते तदद्धः श्रुद्धिकारणम् ॥२५॥

ब्राह्मणेनानुगतव्यो न शूद्रो न द्विः व्याचित् ।  
 अनुगम्याभ्यसि स्नाका स्पृष्टाग्निं धृतभुकश्रुचिः ॥२६॥  
 महीपतीनां नाशौचं दृतानां विद्युता तथा ।  
 गोब्राह्मणार्थे संग्रामे यस्य चेच्छति भूमिपः ॥२७॥  
 ऋबिजां दीक्षितानां च यज्ञियं कर्म कुर्वताम् ।  
 सत्रिव्रतिब्रह्मचारिदातृब्रह्मविदां तथा ॥२८॥  
 दाने विवाहे यज्ञे च संग्रामे देशविप्लवे ।  
 आपद्यायि च कष्टायां सद्यः शौचं विधीयते ॥२९॥  
 उदक्याश्रुचिभिः स्नायात्संस्पृष्टस्तैरुपस्पृशेत् ।  
 अब्दिङ्गानि जपेचैव गायत्रीं मनसा सकृत् ॥३०॥  
 कालो ऽग्निः कर्म मृदायुर्मनो ज्ञानं तपो जलम् ।  
 पश्चात्तापो निराहारः सर्वे ऽमी श्रुद्धिहेतवः ॥३१॥  
 अकार्यकारिणां दानं वेगो नव्यास्तु श्रुद्धिकृत् ।  
 शोध्यस्य मृच्छ तोयं च संन्यासो वै द्विजन्मनाम् ॥३२॥  
 तपो वेदविदां ज्ञातिर्विदुषां वर्षणो जलम् ।  
 जपः प्रच्छन्नपापानां मनसः सत्यमुच्यते ॥३३॥  
 भूतात्मनस्तपोविद्ये बुद्धेश्वानं विशोधनम् ।  
 क्षेत्रज्ञस्येत्यरज्ञानाद्विश्रुद्धिः परमा मता ॥३४॥

क्वात्रेण कर्मणा जीवेद्दिशां वाप्यापदि द्विः ।  
 निंस्तीर्य तामथात्मानं पावयिता न्यसेत्यथि ॥३५॥  
 फलोपलक्ष्मीमसोममनुष्यापूपवीर्धः ।  
 तिलौदनरसक्षारान्दधि क्षीरं धृतं जलम् ॥३६॥  
 शस्त्रासवमधूच्छ्रमधुलाक्ष्मी वर्क्षिः ।  
 मृद्युर्मपुष्पकुतपकेशतक्रविषक्षितीः ॥३७॥  
 कौशेयनीललवणमांसैकशफसीसकान् ।  
 शाकार्द्वैषधिपिण्याकपशुगन्धांस्त्यैव च ॥३८॥  
 वैश्यवृत्त्यापि जीवन्नो विक्रीणीत कदाचन ।  
 धर्मार्थ विक्रयं नेयास्तिला धान्येन तत्समाः ॥३९॥  
 लाक्षालवणमांसानि पतर्नीयानि विक्रये ।  
 पयो दधि च मद्यं च हीनवर्णकरणि तु ॥४०॥  
 आपद्धतः सम्प्रगृह्णन्मुज्जानो वा यतस्ततः ।  
 न लियेतैनसा विप्रो ज्वलनार्कसमो हि सः ॥४१॥  
 कृषिः शिल्पं भृतिर्विद्या कुसीदं शकटं गिरिः ।  
 सेवानूपं नृपो भैक्षमापत्तौ जीवनानि तु ॥४२॥  
 बुभुक्षितस्यहं स्थिता धान्यमब्राह्मणाद्वरेत् ।  
 प्रतिगृह्य तदाख्येयमभियुक्तेन धर्मतः ॥४३॥

तस्य वृत्तं कुलं शीलं श्रुतमध्ययनं तपः ।  
 ज्ञावा राजा कुटुम्बं च धर्म्या वृत्तिं प्रकल्पयेत् ॥४४॥  
 सुतविन्यस्तपत्नीकस्तथा वानुगतो वनम् ।  
 वानप्रस्थो ब्रह्मचारी साग्निः सोपासनो ब्रजेत् ॥४५॥  
 अफालकृष्टेनाग्नीश्च पितृन्देवातिथीस्तथा ।  
 भृत्यांश्च तर्पयेच्छाश्रुजटालोमभृदात्मवान् ॥४६॥  
 अङ्गो मासस्य षष्ठां वा तथा संवत्सरस्य वा ।  
 अर्थस्य सम्बयं कुर्यात्कृतमाध्ययुजे त्यजेत् ॥४७॥  
 दातस्त्रिष्वणास्त्रायी निवृत्तश्च प्रतिग्रहात् ।  
 स्वाध्यायवान्दानशीलः सर्वसवकृते रतः ॥४८॥  
 दत्तोलूखलिकः कालपघाशी वाशमकुट्कः ।  
 श्रीतं स्मार्तं फलस्त्वेहैः कर्म कुर्यात्तथा क्रियाः ॥४९॥  
 चान्द्रायणीन्येत्कालं कृच्छ्रैर्वा वर्त्येत्सदा ।  
 पक्षे गते वायश्चीयान्मासे वाहुनि वा गते ॥५०॥  
 स्वप्यादूमौ श्रुची रात्रौ दिनं सम्प्रपदैर्नयेत् ।  
 स्थानासनविहृरैर्वा योगाभ्यासेन वा तथा ॥५१॥  
 ग्रीष्मे पञ्चाग्निमध्यस्थो वर्षासु स्थाइउलेशयः ।  
 आर्द्रवासास्तु क्षेमते शत्या वायि तपश्चरेत् ॥५२॥

यः कण्ठकैर्वितुदति चन्दनैर्यश्च लिम्पति ।  
 अक्रुद्धो ऽपरितुष्टश्च समस्तस्य च तस्य च ॥५३॥  
 अग्नीन्वाप्यात्मसात्कृत्वा वृक्षावासो मिताशनः ।  
 वानप्रस्थगृहेष्वेव यात्रार्थं भैक्षमाचरेत् ॥५४॥  
 ग्रामादाकृत्य वा ग्रासानष्टौ भुज्ञीत वाग्यतः ।  
 वायुभक्तः प्रागुदीचीं गच्छेदावर्ष्मसंक्षयात् ॥५५॥  
 वनादृहादा कृत्वेष्टि सार्ववेदसदक्षिणाम् ।  
 प्राजापत्यां तदत्ते तानग्नीनारोप्य चात्मनि ॥५६॥  
 अधीतवेदो जपकृत्पुत्रवाननदो ऽग्निमान् ।  
 शत्या च यज्ञकृन्मोक्षे मनः कुर्यात् नान्यथा ॥५७॥  
 सर्वभूतकृतिः शान्तस्त्रिदण्डी सकमण्डलुः ।  
 एकारामः परिव्रज्य भिक्षार्थीं ग्राममाश्रयेत् ॥५८॥  
 अप्रमत्तश्चरेत्तेष्टि सायाङ्के नामिलक्षितः ।  
 रकृते भिक्षुकैर्यामे यात्रामात्रमलोलुपः ॥५९॥  
 यतिपात्राणि मृद्वेणुदर्वलाकुमयानि च ।  
 सलिलैः श्रुद्धिरेतेषां गोवालैश्चावघर्षणात् ॥६०॥  
 सन्निरुद्धेन्द्रियग्रामं रागदेषौ प्रक्षाय च ।  
 भयं कृत्वा च भूतानाममृतीभवति द्विः ॥६१॥

कर्तव्याशयश्रुद्विस्तु भिन्नुकेण विशेषतः ।  
 ज्ञानोत्पत्तिनिमित्तब्रात्स्वातल्यकरणाय च ॥ ६२ ॥  
 अवेक्ष्या गर्भवासाश्च कर्मजा गतयस्तथा ।  
 आधयो व्याधयः क्लेशा जरा द्रृपविपर्ययः ॥ ६३ ॥  
 भवो ज्ञातिसहस्रेषु प्रियाप्रियविपर्ययः ।  
 ध्यानयोगेन सम्पश्येत्सूक्ष्म आत्मात्मनि स्थितः ॥ ६४ ॥  
 नाश्रमः कारणं धर्मे क्रियमाणो भवेद्विसः ।  
 अतो यदात्मनो उपथ्यं परेषां न तदाचरेत् ॥ ६५ ॥  
 सत्यमस्तेयमक्रोधो द्रृहिः शौचं धीर्घृतिर्दमः ।  
 संयतेन्द्रियता विद्या धर्मः सर्व उदाहृतः ॥ ६६ ॥  
 निःसरक्ति यथा लोहपिण्डात्तप्रात्सुलिङ्गकाः ।  
 सकाशादात्मनस्तद्वात्मानः प्रभवति हि ॥ ६७ ॥  
 तत्रात्मा हि स्वयं किञ्चित्कर्म किञ्चित्स्वभावतः ।  
 करोति किञ्चिदभ्यासाङ्गर्माधर्माभयात्मकम् ॥ ६८ ॥  
 निमित्तमक्षरः कर्ता बोद्धा ब्रह्म गुणी वशी ।  
 अज्ञः शरीरग्रहणात्स जात इति कीर्त्यते ॥ ६९ ॥  
 सर्गादौ स यथाकाशं वायुं ज्योतिर्जलं महीम् ।  
 सृजत्येकोत्तरगुणांस्तथादते भवन्नपि ॥ ७० ॥

आङ्गत्याप्यायते सूर्यः सूर्यादृष्टिरथौषधिः ।  
 तदनं रसद्वपेण श्रुक्रवमुपगच्छति ॥७१॥  
 स्वीपुंसयोस्तु संयोगे विशुद्धे श्रुक्रशोणिते ।  
 पञ्चधातु स्वयं षष्ठ आदते युगपत्प्रभुः ॥७२॥  
 इन्द्रियाणि मनः प्राणो ज्ञानमायुः सुखं धृतिः ।  
 धारणा प्रेरणं दुःखमिच्छालुङ्कार एव च ॥७३॥  
 प्रथन आकृतिर्वर्णः स्वरद्वेषौ भवाभवौ ।  
 तस्यैतदात्मजं सर्वमनादेरादिमिच्छतः ॥७४॥  
 प्रथमे मासि संक्लेदभूतो धातुविमूर्खितः ।  
 मास्यर्बुदं द्वितीये तु तृतीये उड्डेन्द्रियैर्युतः ॥७५॥  
 आकाशाछाधवं सौक्र्यं शब्दं श्रोत्रं बलादिकम् ।  
 वायोश्च स्पर्शनं चेष्टां व्यूहूनं रौक्ष्यमेव च ॥७६॥  
 पित्तातु दर्शनं पक्तिमौल्यं द्रवं प्रकाशताम् ।  
 रसातु रसनं शैत्यं स्नेहं लेदं समार्दवम् ॥७७॥  
 भूमेर्गन्धं तथा ग्राणं गौरवं मूर्तिमेव च ।  
 आत्मा गृह्णात्यज्ञः सर्वं तृतीये स्पन्दते ततः ॥७८॥  
 दोहुदस्याप्रदानेन गर्भा दोषमवाप्नुयात् ।  
 वैदृप्यं मरणं वापि तस्मात्कार्यं प्रियं स्त्रियाः ॥७९॥

स्थैर्यं चतुर्थं बङ्गानां पञ्चमे शोणितोङ्गवः ।  
 षष्ठे बलस्य वर्णस्य नखरोमणां च सम्भवः ॥८०॥  
 मनश्चैतन्ययुक्तो ऽसौ नाडीस्त्रायुशिरायुतः ।  
 सप्तमे चाष्टमे चैव बङ्गांसस्मृतिमानपि ॥८१॥  
 पुनर्धात्रीं पुनर्गर्भमोङ्गस्तस्य प्रधावति ।  
 अष्टमे मास्यतो गर्भा जातः प्राणैर्विषुज्यते ॥८२॥  
 नवमे दशमे वापि प्रबलैः सूतिमारुतैः ।  
 निःसार्यते वाण इव यत्क्षिद्रेण सञ्चरः ॥८३॥  
 तस्य षोडश शरीराणि षट् वचो धारयन्ति च ।  
 षडङ्गानि तथास्थां च सहृष्ट्या शतत्रयम् ॥८४॥  
 स्थालैः सहृष्टुःषष्ठिर्दला वै विंशतिर्नवाः ।  
 पाणिपादशलाकाश्च तासां स्थानचतुष्टयम् ॥८५॥  
 षष्ठ्यंगुलीनां द्वे पाण्योर्गुल्फेषु च चतुष्टयम् ।  
 चत्वार्यरत्निकास्थीनि बङ्गयोस्तावदेव तु ॥८६॥  
 द्वे द्वे जानुकपोलोरुफलकांससमुङ्गवे ।  
 अक्षतालूषके श्रोणीफलके च विनिर्दिशेत् ॥८७॥  
 भगास्थेकं तथा पृष्ठे चत्वारिंशत्त्र्य पञ्च च ।  
 ग्रीवा पञ्चदशास्थिः स्याङ्गज्ञवेकैकं तथा हनुः ॥८८॥

तन्मूले द्वे ललाटाक्षिगण्ठे नासा घनास्थिका ।  
 पार्श्वकाः स्थालकैः सार्धमबुद्देश्च द्विसप्ततिः ॥८॥  
 द्वौ शङ्कौ कपालानि चबाहि शिरस्तथा ।  
 उरः सप्तदशास्थीनि पुरुषस्यास्थिसंग्रहः ॥९॥  
 गन्धवृपरसस्पर्शशब्दाश्च विषयाः स्मृताः ।  
 नासिका लोचने जिह्वा त्वक् श्रोत्रं चेन्द्रियाणि तु ॥१०॥  
 कृत्स्तौ पायुरुपस्थश्च वाक्यादौ चेति पञ्च वै ।  
 कर्मेन्द्रियाणि ज्ञानीयान्मनश्चैवोभयात्मकम् ॥११॥  
 नाभिरोजो गुदं श्रुकं शोणितं शङ्कौ तथा ।  
 मूर्धासकण्ठकृदयं प्राणस्यायतनानि तु ॥१२॥  
 वपा वसावहृननं नाभिः ल्लोम यकृत्प्रिहा ।  
 क्षुद्रालं वृक्कौ वस्तिः पुरीषाधानमेव च ॥१३॥  
 आमाशयो ऽथ कृदयं स्थूलालं गुदमेव च ।  
 उदरं च गुदौ कौश्यौ विस्तारो ऽयमुदाहृतः ॥१४॥  
 कनीनिके चाक्षिकूटे शष्कुली कर्णपत्रकौ ।  
 कर्णौ शङ्कौ भ्रुवौ दत्तवेष्टावोष्ठौ ककुन्दरे ॥१५॥  
 वंकणौ वृषणौ वृक्कौ श्लेष्मसङ्घातजौ स्तनौ ।  
 उपजिह्वा स्फिजौ बाहू जङ्घोरुपु च पिण्डिका ॥१६॥

तालूदरं वस्तिशीर्षं चिवुकं गलश्रुणिडके ।  
अवटश्वैवमेतानि स्थानान्यत्र शरीरके ॥१८॥

अक्षिवर्णचतुष्कं च पद्मस्तकृदयानि च ।  
नव छिद्राणि तान्येव प्राणस्यायतनानि तु ॥१९॥

शिराः शतानि सप्तैव नव स्नायुशतानि च ।  
धमनीनां शते द्वे च पञ्च पेशीशतानि च ॥२०॥

एकोनत्रिंशत्त्रिक्षणाणि तथा नव शतानि च ।

षट्युच्चाशच्च जानीत शिराधमनिसंज्ञिताः ॥२१॥

त्रयो लक्षास्तु विज्ञेयाः श्मशुकेशाः शरीरिणाम् ।  
सप्तोत्तरं मर्मशतं द्वे च सन्धिशते तथा ॥२२॥

रोमणां कोव्यस्तु पञ्चाशच्चतत्त्वः कोव्य एव च ।

सप्तषष्ठिस्तथा लक्षाः सार्धाः स्वेदायनैः सह ॥२३॥

वायवीर्यिर्विगण्यते विभक्ताः परमाणवः ।

यद्यप्येको ऽनुवेदैषां भावानां चैव संस्थितिम् ॥२४॥

रसस्य नव विज्ञेया जलस्याज्जलयो दश ।

सप्तैव तु पुरीषस्य रक्तस्याष्टौ प्रकीर्तिताः ॥२५॥

षट् श्लेष्मा पञ्च पित्तं च चवारो मूत्रमेव च ।

वसा त्रयो द्वौ तु मेदो मङ्गैको ऽर्धं तु मस्तके ॥२६॥

श्लेष्मौजसस्तावदेव रेतसस्तावदेव तु ।  
 इत्येतदस्थिरं वर्ष्य यस्य मोक्षाय कृत्यसौ ॥ १०७ ॥  
 द्वासप्ततिसहस्राणि वृद्यादभिनिःसृताः ।  
 हिताहिता नाम नाड्यस्तासां मध्ये शशिप्रभम् ॥ १०८ ॥  
 मण्डलं तस्य मध्यस्य आत्मा दीप इवाचलः ।  
 स ज्ञेयस्तं विदिवेहु पुनराजायते न तु ॥ १०९ ॥  
 ज्ञेयं चारण्यकमहं यदादित्यादवासवान् ।  
 योगशास्त्रं च मत्प्रोक्तं ज्ञेयं योगमभीप्सता ॥ ११० ॥  
 अनन्यविषयं कृत्वा मनोबुद्धिस्मृतीन्द्रियम् ।  
 ध्येय आत्मा स्थितो यो ऽसौ वृद्ये दीपवत्प्रभुः ॥ १११ ॥  
 यथा विधानेन पठन्सामगायमविच्युतम् ।  
 सावधानस्तदभ्यासात्परं ब्रह्माधिगच्छति ॥ ११२ ॥  
 अपरातकमुष्टोप्यं मदकं प्रकरीं तथा ।  
 श्रौविणकं सरोविन्दुमुत्तरं गीतकानि च ॥ ११३ ॥  
 ऋगगाथा पाणिका दक्षविहिता ब्रह्मगीतिका ।  
 ज्ञेयमेतत्तदभ्यासकरणान्मोक्षसंज्ञितम् ॥ ११४ ॥  
 वीणवादनतब्जः श्रुतिजातिविशारदः ।  
 तालज्ञश्चाप्रयासेन मोक्षमार्गं नियच्छति ॥ ११५ ॥

गीतज्ञो यदि योगेन नाश्रोति परमं पदम् ।  
 रुदस्यानुचरो भूत्वा सहृ तैवैव मोदते ॥ ११६ ॥  
 अनादिरात्मा कथितस्तस्यादिस्तु शरीरकम् ।  
 आत्मनश्च जगत्सर्वं जगतश्चात्मसम्भवः ॥ ११७ ॥  
 कथमेतद्विमुक्त्यामः सदेवासुरमानवम् ।  
 जगड्डूतमात्मा च कथं तस्मिन्वदस्व नः ॥ ११८ ॥  
 मोक्षज्ञात्मपास्येह पुरुषो दृश्यते क्षि यः ।  
 सहस्रकरपन्नेत्रः सूर्यवर्चाः सद्वकः ॥ ११९ ॥  
 स आत्मा चैव यज्ञश्च विश्वरूपः प्रजापतिः ।  
 विराजः सो ऽन्नद्वयेण यज्ञवमुपगच्छति ॥ १२० ॥  
 यो इव्यदेवतात्यागसम्भूतो रस उत्तमः ।  
 देवान्सनर्यं स रसो यजमानं फलेन च ॥ १२१ ॥  
 संयोज्य वायुना सोमं नीयते रश्मिभिस्ततः ।  
 ऋग्यजुःसामविद्वितं सौरं धामोपनीयते ॥ १२२ ॥  
 स्वमण्डलादसौ सूर्यः सूर्यत्यमृतमुत्तमम् ।  
 यज्ञान्म सर्वभूतानामशनानशनात्मनाम् ॥ १२३ ॥  
 तस्मादनात्पुनर्यज्ञः पुनरन्नं पुनः क्रतुः ।  
 एवमेतदनायत्तं चक्रं सम्परिवर्तते ॥ १२४ ॥

अनादिरात्मा सम्भूतिर्विद्यते नात्तरात्मनः ।  
 समवायी तु पुरुषो मोहेच्छाद्वेषकर्मजः ॥ १२५ ॥  
 सहस्रात्मा मया यो व आदिदेव उद्दृतः ।  
 मुखबाह्लूपज्जाः स्युस्तस्य वर्णा यथाक्रमम् ॥ १२६ ॥  
 पृथिवी पादतस्तस्य शिरसो व्यौरजायत ।  
 नस्तः प्राणा दिशः श्रोत्रात्स्पर्शाद्वायुर्मुखाच्छ्लिष्टी ॥ १२७ ॥  
 मनसश्चन्द्रमा ज्ञातश्चक्षुषश्च दिवाकरः ।  
 जग्नादत्तरिक्षं च जगच्च सचराचरम् ॥ १२८ ॥  
 यद्येवं स कथं ब्रह्मन्यापयोनिषु ज्ञायते ।  
 ईश्वरः स कथं भावैरनिष्टिः सम्प्रयुज्यते ॥ १२९ ॥  
 करणैरन्वितस्यापि पूर्वज्ञानं कथं च न ।  
 वेत्ति सर्वगतां कस्मात्सर्वगो ऽपि न वेदनाम् ॥ १३० ॥  
 अन्त्यपक्षिस्थावरतां मनोवाक्कायकर्मज्जीः ।  
 दोषैः प्रयाति जीवो ऽयं भवं योनिशतेषु च ॥ १३१ ॥  
 अनन्ताश्च यथा भावाः शररिषु शरीरिणाम् ।  
 द्वपाण्यपि तथैवेहु सर्वयोनिषु देहिनाम् ॥ १३२ ॥  
 विपाकः कर्मणां प्रेत्य केषाच्चिदिहु ज्ञायते ।  
 इहु चामुत्र वै केषां भावस्तत्र प्रयोजनम् ॥ १३३ ॥

परद्व्याएयभिध्यायस्तथानिष्टानि चित्तयन् ।  
 वितथाभिनिवेशी च जायते ऽन्यासु योनिषु ॥ १३४ ॥  
 पुरुषो ऽनृतवादी च पिशुनः परुषस्तथा ।  
 अनिबद्धप्रलापी च मृगपक्षिषु जायते ॥ १३५ ॥  
 अदत्तादाननिरतः परदरोपसेवकः ।  
 क्षिंसकश्चाविधानेन स्थावरेष्मिज्ञायते ॥ १३६ ॥  
 आत्मज्ञः शौचवान्दात्तस्तपस्वी विजितेन्द्रियः ।  
 धर्मकृदेदविद्यावित्साक्षिको देवयोनिषु ॥ १३७ ॥  
 असत्कार्यरतो ऽधीर आरम्भी विषयी च यः ।  
 स राजसो मनुष्येषु मृतो जन्माधिगच्छति ॥ १३८ ॥  
 निद्रालुः क्रूरकृष्णुष्यो नास्तिको याचकस्तथा ।  
 प्रमादवान्भिन्नवृत्तो भवेत्तिर्यक्तु तामसः ॥ १३९ ॥  
 रजसा तमसा चैवं समाविष्टो अमन्निहृ ।  
 भावैरनिष्टिः संयुक्तः संसारं प्रतिपद्यते ॥ १४० ॥  
 मलिनो हि यथादर्शो द्वपालोकस्य न क्षमः ।  
 तथाविपक्षकरणं आत्मा ज्ञानस्य न क्षमः ॥ १४१ ॥  
 कद्देर्वारी यथापक्षे मधुरः सत्रसो ऽपि न ।  
 प्राप्यते क्षात्मनि तथा नापक्षकरणे ज्ञता ॥ १४२ ॥

सर्वाश्रयां निजे देहे देही विन्दति वेदनाम् ।  
 योगी मुक्तश्च सर्वासां योगादाप्नोति वेदनाम् ॥ १४३ ॥  
 आकाशमेकं हि यथा घटादिषु पृथग्भवेत् ।  
 तथात्मैको उपनेकश्च जलाधारेष्विवांशुमान् ॥ १४४ ॥  
 ब्रह्मखानिलतेजांसि जलं भूयेति धातवः ।  
 इमे लोका एष चात्मा तस्माच्च सचराचरम् ॥ १४५ ॥  
 मृद्दण्डचक्रसंयोगात्कुम्भकारो यथा घटम् ।  
 करोति तृणमृत्काष्ठैर्गृहं वा गृहकारकः ॥ १४६ ॥  
 हेममात्रमुपादाय द्रव्यं वा हेमकारकः ।  
 निजलालासमायोगात्कोशं वा कोशकारकः ॥ १४७ ॥  
 कारणान्येवमादाय तासु तास्विहु योनिषु ।  
 सृजत्यात्मानमात्मा च सम्भूय करणानि च ॥ १४८ ॥  
 महाभूतानि सत्यानि यथात्मापि तथैव हि ।  
 को उन्यथैकेन नेत्रेण दृष्टमन्येन पश्यति ॥ १४९ ॥  
 वाचं वा को विजानाति पुनः संश्रुत्य संश्रुताम् ।  
 अतीतार्थस्मृतिः कस्य को वा स्वप्नस्य कारकः ॥ १५० ॥  
 जानिदृश्पवयोवृत्तिविद्यादिभिरहंकृतः ।  
 शब्दादिविषयोद्योगं कर्मणा मनसा गिरा ॥ १५१ ॥

स सन्दिग्धमतिः कर्मफलमस्ति न वेति वा ।  
 विष्वुतः सिद्धमात्मानमसिद्धो ऽपि हि मन्यते ॥ १५२ ॥  
 मम दाराः सुतामात्या अहमेषामिति स्थितिः ।  
 हिताहितेषु भावेषु विपरीतमतिः सदा ॥ १५३ ॥  
 ज्ञेयज्ञे प्रकृतौ चैव विकारे वाविशेषवान् ।  
 अनाशकानलापातजलप्रपतनोद्यमी ॥ १५४ ॥  
 एवंवृत्तो ऽविनीतात्मा वितथाभिनिवेशवान् ।  
 कर्मणा द्वेषमोहाभ्यामिच्छ्या चैव बध्यते ॥ १५५ ॥  
 आचार्योपासनं वेदशास्त्रार्थेषु विवेकिता ।  
 तत्कर्मणामनुष्ठानं सङ्गः सद्गिरिः प्रुभाः ॥ १५६ ॥  
 स्थालोकालभविगमः सर्वभूतात्मदर्शनम् ।  
 त्यागः परियहाणां च जीर्णकाषायधारणम् ॥ १५७ ॥  
 विषयेन्द्रियसंरोधस्तन्नालस्यविवर्जनम् ।  
 शरीरपरिसंख्यानं प्रवृत्तिष्वदर्शनम् ॥ १५८ ॥  
 नीरजस्तमसा सत्त्वप्रुद्धिर्निःस्पृहता शमः ।  
 एतैरूपायैः संशुद्धः सत्त्वयुक्तो ऽमृतीभवेत् ॥ १५९ ॥  
 तत्त्वस्मृतेरूपस्थानात्सत्त्वयोगात्यरिक्षयात् ।  
 कर्मणां सन्निकर्षाच्च सतां धोगः प्रवर्तते ॥ १६० ॥

शरीसंक्षये यस्य मनः सत्त्वस्थमीश्वरे ।  
 अविप्लुतमतेः सम्यक्स जातिस्मरतामियात् ॥ १६१ ॥  
 यथा हि भरतो वर्णवर्णयित्यात्मनस्तनुम् ।  
 नानाद्वपाणि कुर्वाणस्तथात्मा कर्मजास्तनूः ॥ १६२ ॥  
 कालकर्मात्मवीजानां देवीर्मातुस्तथैव च ।  
 गर्भस्य वैकृतं दृष्टमङ्गल्हीनादि जन्मतः ॥ १६३ ॥  
 अद्विद्वारेण मनसा गत्या कर्मफलेन च ।  
 शरीरेण च नात्मायं मुक्तपूर्वः कदाचन ॥ १६४ ॥  
 वर्त्याधारस्तेह्योगाद्यथा दीपस्य संस्थितिः ।  
 विक्रियापि च दृष्टैवमकाले प्राणसंक्षयः ॥ १६५ ॥  
 अनन्ता रश्मयस्तस्य दीपवद्यः स्थितो वृदि ।  
 सितासिताः कर्बुनीलाः कपिलाः पीतलोक्षिताः ॥ १६६ ॥  
 ऊर्ध्मेकः स्थितस्तेषां यो भित्रा सूर्यमण्डलम् ।  
 ब्रह्मलोकमतिक्रम्य तेन याति परां गतिम् ॥ १६७ ॥  
 यदस्यान्यदशिमशतमूर्ध्मेव व्यवस्थितम् ।  
 तेन देवशरीराणि सधामानि प्रपद्यते ॥ १६८ ॥  
 ये उनेकद्वपाश्चाधस्तादश्मयो उस्य मृदुप्रभाः ।  
 इह कर्मायभोगाय तैः संसरति सो उवशः ॥ १६९ ॥

वेदैः शास्त्रैः सविज्ञानैर्जन्मना मरणेन च ।  
 आर्त्या गत्या तथागत्या सत्येन क्यनृतेन च ॥ १७० ॥  
 श्रेयसा सुखदुःखाभ्यां कर्मभिश्च प्रभाश्रुभैः ।  
 निमित्तशकुनज्ञानग्रहसंयोगजैः फलैः ॥ १७१ ॥  
 तारानक्षत्रसम्भारैर्जीर्णैः स्वप्नजैरपि ।  
 आकाशपवनद्योतिर्जलभूतिमिरैस्तथा ॥ १७२ ॥  
 मन्वतरैर्युगप्राप्या मन्त्राषधिफलैरपि ।  
 वित्तात्मानं विद्यमानं कारणं जगतस्तथा ॥ १७३ ॥  
 अद्विक्षारः स्मृतिर्मेधा द्वेषो बुद्धिः सुखं धृतिः ।  
 इन्द्रियातरसम्भार इच्छा धारणजीविते ॥ १७४ ॥  
 स्वर्गः स्वप्नश्च भावानां प्रेरणं मनसो गतिः ।  
 निमेषश्चेतनायत्र आदानं पाच्चभौतिकम् ॥ १७५ ॥  
 यत एतानि दृश्यते लिङ्गानि परमात्मनः ।  
 तस्मादस्ति फरो देहादत्मा सर्वग ईश्वरः ॥ १७६ ॥  
 बुद्धीन्द्रियाणि सार्थानि मनः कर्मेन्द्रियाणि च ।  
 अद्विक्षारश्च बुद्धिश्च पृथिव्यादीनि चैव हि ॥ १७७ ॥  
 अव्यक्तमात्मा क्षेत्रज्ञः क्षेत्रस्यास्य निगद्यते ।  
 ईश्वरः सर्वभूतस्यः सन्नसन्सदसम्बूद्ध यः ॥ १७८ ॥

बुद्धेत्पत्तिरव्यक्तात्ततो ऽहुङ्कारसम्भवः ।  
 तन्मात्रादीन्यहुङ्कारादेकोत्तरगुणानि च ॥१७१॥  
 शब्दः स्पर्शश्च द्रूपं च रसो गन्धश्च तदुणाः ।  
 यो यस्मान्निःसृतश्चैषां स तस्मिन्नेव लीयते ॥१७०॥  
 यथात्मानं सृजत्यात्मा तथा वः कथितो मया ।  
 विपाकान्निप्रकाराणां कर्मणामीश्वरो ऽपि सन् ॥१७१॥  
 सत्रं रजस्तमश्चैव गुणास्तस्यैव कीर्तिताः ।  
 रजस्तमोभ्यामाविष्टश्चक्रवङ्गाम्यते द्युसौ ॥१७२॥  
 अनादिरादिमाश्चैव स एव पुरुषः परः ।  
 लिङ्गेन्द्रियग्राद्यद्वयः सविकार उदाहृतः ॥१७३॥  
 पितृयानो ऽज्ञवीथ्याश्च यदगस्त्यस्य चात्मरम् ।  
 तेनाग्निहोत्रिणो यान्ति स्वर्गकामा दिवं प्रति ॥१७४॥  
 ये च दानपराः सम्यगष्टाभिश्च गुणैर्युताः ।  
 ते ऽपि तेनैव मार्गेण सत्यव्रतपरायणाः ॥१७५॥  
 तत्राष्टाशीतिसाद्वस्त्रा मुनयो गृह्मेधिनः ।  
 पुनरावर्तिनो वीजभूता धर्मप्रवर्तकाः ॥१७६॥  
 सपर्षिनागवीथ्यन्तर्देवलोकं समाश्रिताः ।  
 तावत्त एव मुनयः सर्वारम्भविवर्जिताः ॥१७७॥

तपसा ब्रह्मचर्येण सङ्गत्यागेन मेधया ।  
 तत्रैव तावत्तिष्ठति यावदाङ्गतसम्प्रवम् ॥१८॥  
 यतो वेदः पुराणानि विद्योपनिषदस्तथा ।  
 श्लोकाः सूत्राणि भाष्याणि यच्च किञ्चन वाङ्मयम् ॥१९॥  
 वेदानुवचनं यज्ञो ब्रह्मचर्यं तपो दमः ।  
 श्रद्धोपवासः स्वातत्यमात्मनो ज्ञानक्षेत्रवः ॥२०॥  
 स व्याश्रमैर्विज्ञास्यः समस्तैरेवमेव तु ।  
 द्रष्टव्यस्त्वय मनव्यः श्रोतव्यश्च द्विजातिभिः ॥२१॥  
 य एनमेवं विन्दन्ति ये चारण्यकमाश्रिताः ।  
 उपासते द्विजाः सत्यं श्रद्धया परया युताः ॥२२॥  
 क्रमात्ते सम्भवत्यर्चिरहः शुल्कं तथोत्तरम् ।  
 अयनं देवलोकं च सवितारं च वैयुतम् ॥२३॥  
 ततस्तान्पुरुषो ज्येत्य मानसो ब्रह्मलौकिकान् ।  
 करोति पुनरावृत्तिस्तेषामिह न विद्यते ॥२४॥  
 यज्ञेन तपसा दानीर्यं हि स्वर्गजितो नराः ।  
 धूमं निशां कृज्ञपक्षं दक्षिणायनमेव च ॥२५॥  
 पितृलोकं चन्द्रमसं वायुं वृष्टिं जलं मद्दीम् ।  
 क्रमात्ते सम्भवतीहुं पुनरेव व्रजन्ति च ॥२६॥

एतयो न विजानाति मार्गद्वितयमात्मवान् ।  
 दन्दश्रूकः पतङ्गो वा भवेत्कीटो ज्यवा कृमिः ॥ ११७ ॥  
 उरुस्थोत्तानचरणः सव्ये न्यस्येतरं करम् ।  
 उत्तानं किञ्चिदुन्नाम्य मुखं विष्टभ्य चोरसा ॥ ११८ ॥  
 निमीलिताक्षः सव्यस्थो दत्तैर्दत्तानसंस्पृशन् ।  
 तालुस्थाचलजिह्वश्च संवृतास्यः सुनिश्चलः ॥ ११९ ॥  
 सन्निरुद्ध्येन्द्रियग्रामं नातिनीचोच्छ्रितासनः ।  
 द्विगुणं त्रिगुणं वापि प्राणायाममुपक्रमेत् ॥ २०० ॥  
 ततो ध्येयः स्थितो यो जसौ दृद्ये दीपवत्प्रभुः ।  
 धारयेतत्र चात्मानं धारणां धारयन्बुधः ॥ २०१ ॥  
 अतर्धानं स्मृतिः कान्तिर्दृष्टिः श्रोत्रज्ञाता तथा ।  
 निजं शरीरमुत्सृज्य परकायप्रवेशनम् ॥ २०२ ॥  
 अर्थानां दृष्टिः सृष्टिर्योगसिद्धेस्तु लक्षणम् ।  
 सिद्धे योगे त्यजन्देहूममृतवाय कल्पते ॥ २०३ ॥  
 अथवाप्यभ्यसन्वेदं न्यस्तकर्मा वने वसन् ।  
 अयाचिताशी मितभुक्यरां सिद्धिमवाप्नुयात् ॥ २०४ ॥  
 न्यायागतधनस्त्वज्ञाननिष्ठो ज्यतिथिप्रियः ।  
 श्राद्धकृत्सत्यवादी च गृहस्थो ज्यपि हि मुच्यते ॥ २०५ ॥

महापातकज्ञान्धोरान्नरकान्प्राप्य दारुणान् ।  
 कर्मद्वयात्प्रजायने महापातकिनस्त्विह ॥२०६॥  
 मृगश्वश्रूकरोष्ट्राणां ब्रह्महा योनिमृच्छति ।  
 खरपुकसवेणानां सुरापो नात्र संशयः ॥२०७॥  
 कृमिकीष्टपतङ्गवं स्वर्णहारी समाप्नुयात् ।  
 तृणगुल्मलतावं च क्रमशो गुरुतल्पगः ॥२०८॥  
 ब्रह्महा क्षयरेगी स्यात्सुरापः श्यावदत्कः ।  
 हेमद्वारी तु कुनखी दुश्चर्मा गुरुतल्पगः ॥२०९॥  
 यो येन संवसत्येषां स तत्त्विङ्गो ऽभिजायते ।  
 अन्नरूत्तमयावी स्यान्मूको वागपद्मारकः ॥२१०॥  
 धान्यमिश्रो ऽतिरिक्ताङ्गः पिशुनः पूतिनासिकः ।  
 तैलद्वृतैलपायी स्यात्पूतिवक्त्रस्तु सूचकः ॥२११॥  
 परस्य योषितं द्विवा ब्रह्मस्वमपद्धत्य च ।  
 अरण्ये निर्जने धोरे भवति ब्रह्मराक्षसः ॥२१२॥  
 हीनजातौ प्रजायेत पररत्नापद्मारकः ।  
 पत्रशाकं शिखी द्विवा गन्धांश्कुच्छुन्दरिः श्रुभान् ॥२१३॥  
 मूषको धान्यहारी स्याद्यानमुष्टः फलं कपि: ।  
 जलं प्रवः पयः काको गृहकारी क्षुपस्करम् ॥२१४॥

मधु दंशः पलं गृध्रो गां गोधाग्निं वकस्तथा ।  
 श्वित्री वस्त्रं श्वा रसं तु चीरी लवणहारुकः ॥२१५॥  
 प्रदर्शनार्थमेतत् मयोक्तं स्तेयकर्मणि ।  
 द्रव्यप्रकारा हि यथा तथैव प्राणिजातयः ॥२१६॥  
 यथाकर्मफलं प्राप्य तिर्यक्तं कालपर्ययात् ।  
 ज्ञायन्ते लक्षणात्रष्टा दरिन्नाः पुरुषाधमाः ॥२१७॥  
 ततो निष्कल्पषीभूताः कुले महति भोगिनः ।  
 ज्ञायन्ते विद्ययोपेता धनधान्यसमन्विताः ॥२१८॥  
 विकृतस्याननुष्ठानान्विनिर्दितस्य च सेवनात् ।  
 अनिग्रह्येन्द्रियाणां नरः पतनमृच्छति ॥२१९॥  
 तस्मात्तेनेहु कर्तव्यं प्रायश्चित्तं विशुद्धये ।  
 एवमस्यान्तरात्मा च लोकश्चैव प्रसीदति ॥२२०॥  
 प्रायश्चित्तमकुर्वाणाः पापेषु निरता नराः ।  
 अपश्चात्तापिनः कष्टान्वरकान्यान्ति दारुणान् ॥२२१॥  
 तामिक्षं लोक्युशंकुं च महानिर्यशाल्मली ।  
 रौरवं कुञ्जलं पूतिमृत्तिकं कालसूत्रकम् ॥२२२॥  
 सङ्घातं लोक्तिरोदं च सविषं सम्प्रतापनम् ।  
 महानरककाकोलं सज्जीवनमहापथम् ॥२२३॥

अवीचिमन्धतामिस्तं कुम्भीपाकं तथैव च ।  
 असिपत्रवनं चैव तापनं चैकविंशकम् ॥२२४॥  
 महापातकजीर्देषैरुपपातकजीत्यथा ।  
 अन्विता यात्यचरितप्रायश्चित्ता नराधमाः ॥२२५॥  
 प्रायश्चित्तैरपैत्येनो यदज्ञानकृतं भवेत् ।  
 कामतो व्यवहार्यस्तु वचनादिह जायते ॥२२६॥  
 ब्रह्मद्वा मध्यपः स्तेनस्तथैव गुरुतल्पगः ।  
 एते महापातकिनो यश्च तैः सह संवसेत् ॥२२७॥  
 गुरुणामध्यधिक्षेपो वेदनिन्दा सुकृदधः ।  
 ब्रह्मकृत्यासमं ज्ञेयमधीतस्य च नाशनम् ॥२२८॥  
 निषिद्धभक्ताणं ज्ञैर्ह्यमुत्कर्षं च वचो ऽनृतम् ।  
 रजस्वलामुखास्वादः सुरापानसमानि तु ॥२२९॥  
 अश्वरत्नमनुष्ट्रस्त्रीभूधेनुकृताणं तथा ।  
 निक्षेपस्य च सर्वं हि सुवर्णस्तेयसम्मितम् ॥२३०॥  
 सखिभार्याकुमारीषु स्वयोनिष्वत्यजासु च ।  
 सगोत्रासु सुतस्त्रीषु गुरुतल्पसमं स्मृतम् ॥२३१॥  
 पितुः स्वसारं मातुश्च मातुलानीं सुषामयि ।  
 मातुः सप्तनीं भगिनीमाचार्यतनयां तथा ॥२३२॥

आचार्यपत्रीं स्वसुतां गच्छस्तु गुरुतत्पगः ।  
 लिङ्गं हित्वा वधस्तस्य सकामायाः स्त्रिया अपि ॥२३३॥  
 गोवधो ब्रात्यता स्तेयमृणानां चानपक्रिया ।  
 अनाहिताग्नितापएवविक्रयः परिवेदनम् ॥२३४॥  
 भृतादध्ययनादानं भृतकाध्यापनं तथा ।  
 पारदार्यं पारिवित्यं वार्धुष्यं लवणक्रिया ॥२३५॥  
 स्त्रीशूद्रविद्वत्त्रवधो निन्दितर्थोपजीवनम् ।  
 नास्तिक्यं व्रतलोपश्च सुतानां चैव विक्रयः ॥२३६॥  
 धान्यकुप्यपशुस्तेयमयाज्यानां च याजनम् ।  
 पितृमातृसुतत्यागस्तडागारामविक्रयः ॥२३७॥  
 कन्यासन्दूषणं चैव परिवेदक्याजनम् ।  
 कन्याप्रदानं तस्यैव कौटिल्यं व्रतलोपनम् ॥२३८॥  
 आत्मनो ऽर्थे क्रियारम्भो मध्यपस्त्रीनिषेवणम् ।  
 स्वाध्यायाग्निसुतत्यागो बान्धवत्याग एव च ॥२३९॥  
 इन्धनार्थं द्रुमच्छेदः स्त्रीक्षिंसौषधजीवनम् ।  
 हिंस्यत्वविधानं च व्यसनान्यात्मविक्रयः ॥२४०॥  
 शूद्रप्रेष्यं हीनसख्यं हीनयोनिनिषेवणम् ।  
 तथैवानाश्रमे वासः परान्परिपुष्टता ॥२४१॥

असच्छास्याधिगमनमाकरेषधिकारिता ।  
 भार्याया विक्रयश्चैषामेकैकमुपपातकम् ॥२४२॥  
 शिरःकपाली ध्वजवान्निक्षाशी कर्म वेदयन् ।  
 ब्रह्मस्त्रा द्वादशाब्दानि मितभुक् श्रुद्धिमाप्नुयात् ॥२४३॥  
 ब्राह्मणस्य परित्राणाद्वां द्वादशकस्य वा ।  
 तथाश्चमेधावभृथस्त्रानादा श्रुद्धिमाप्नुयात् ॥२४४॥  
 दीर्घतीव्रामयग्रस्तं ब्राह्मणं गामथापि वा ।  
 दद्वा पथि निरातङ्गं कृत्वा वा ब्रह्मस्त्रा श्रुचिः ॥२४५॥  
 आनीय विप्रसर्वस्वं दृतं धातित एव वा ।  
 तन्निमित्तं ज्ञातः शस्त्रैर्जीवन्नपि विशुद्धति ॥२४६॥  
 लोमभ्यः स्वादेत्येवं हि लोमप्रभृति वै तनुम् ।  
 मज्जान्तां जुङ्गयाद्वापि मत्वैरेभिर्यथाक्रमम् ॥२४७॥  
 संग्रामे वा दृतो लक्ष्यभूतः श्रुद्धिमवाप्नुयात् ।  
 मृतकल्पः प्रद्वारार्ती जीवन्नपि विशुद्धति ॥२४८॥  
 अरण्ये नियतो जात्वा त्रिवै वेदस्य संहिताम् ।  
 श्रुद्धते नियताशीवा प्रतिस्तोतः सरस्वतीम् ॥२४९॥  
 पात्रे धनं वा पर्याप्तं दद्वा श्रुद्धिमवाप्नुयात् ।  
 आदातुश्च विशुद्धार्थमिष्ठिर्वैश्वानरी स्मृता ॥२५०॥

यागस्थक्षत्रविद्युताती चरेद्वक्षुणो व्रतम् ।  
 गर्भक्षुणो च यथावर्णं तथात्रेयीनिसूदकः ॥२५१॥  
 चरेद्वतमहूवापि धातार्थं चेत्समागतः ।  
 द्विगुणं सवनस्थे तु ब्राक्षुणे व्रतमादिशेत् ॥२५२॥  
 सुराम्बुधृतगोमूत्रपयसामग्निसन्निभम् ।  
 सुरापो ऽन्यतमं पीत्वा मरणाच्छुद्दिमृच्छति ॥२५३॥  
 बालवासा जटी वापि ब्रक्षुक्त्याव्रतं चरेत् ।  
 पिण्डाकं वा कणान्वापि भक्षयेच्चिसमा निशि ॥२५४॥  
 अज्ञानात्तु सुरां पीत्वा रेतोविणमूत्रमेव च ।  
 पुनःसंस्कारमर्हन्ति त्रयो वर्णा द्विजातयः ॥२५५॥  
 पतिलोकं न सा याति ब्राक्षुणी या सुरां पिबेत् ।  
 इहैव सा श्रुनी गृध्री श्रूकरी चोपज्ञायते ॥२५६॥  
 ब्राक्षुणस्वर्णहारी तु राजे मुषलमर्पयेत् ।  
 स्वकर्म इव्यापयस्तेन वृत्तो मुक्तो ऽपि वा प्रुचिः ॥२५७॥  
 अनिवेद्य नृपे प्रुद्येत्सुरापव्रतमाचरन् ।  
 आत्मतुल्यं सुवर्णं वा दद्यादा विप्रतुष्टिकृत् ॥२५८॥  
 तप्ते ऽयःशयने सार्धमायस्या योषिता स्वपेत् ।  
 गृहीतोत्कृत्य वृषणौ नैर्मृत्यां वोत्सृजेत्तनुम् ॥२५९॥

प्राजापत्यं चरेत्कृच्छ्रं समा वा गुरुतत्पगः ।  
 चान्द्रायणं वा त्रीन्मासानभ्यस्यन्वेदसंक्षिताम् ॥२६०॥  
 एभिस्तु संवसेद्यो वै वत्सरं सो ऽपि तत्समः ।  
 कन्यां समुद्धक्षेदेषां सोपवासामकिञ्चनाम् ॥२६१॥  
 चान्द्रायणं चरेत्सर्वानवकृष्टान्विहृन्य तु ।  
 श्रूदो ऽधिकारहीनो ऽपि कालेनानेन श्रुध्यति ॥२६२॥  
 पञ्चगव्यं पिबन्गोद्धो मासमासीत संयतः ।  
 गोष्ठेशयो गोज्जुगामी गोप्रदानेन श्रुध्यति ॥२६३॥  
 कृच्छ्रं चैवातिकृच्छ्रं च चरेद्वापि समाहितः ।  
 दद्यान्विरात्रं वोपोद्य वृषभैकादशास्तु गाः ॥२६४॥  
 उपपातकशुद्धिः स्यादेवं चान्द्रायणेन वा ।  
 पयसा वापि मासेन पराकेणाथ वा पुनः ॥२६५॥  
 श्वसैकसहस्रा गा दद्यात्क्षत्रवधे पुमान् ।  
 ब्रह्महृत्याव्रतं वापि वत्सरत्रितयं चरेत् ॥२६६॥  
 वैश्यकृष्टं चरेदेतद्दद्याद्वैकशतं गवाम् ।  
 षण्मासान्शूद्धहृष्टेत्तुङ्गेनूर्दद्यादशाथ वा ॥२६७॥  
 उर्वृत्ता ब्रह्मविद्वान्त्रशूद्धयोषाः प्रमाप्य तु ।  
 दृतिं धनुर्वस्तमविं क्रमादद्याद्विश्रुद्धये ॥२६८॥

अप्रदृष्टां स्त्रियं दृवा शूद्रहृत्याव्रतं चरेत् ।  
 अस्थिमतां सहस्रं तु तथानस्थिमतामनः ॥ २६६ ॥  
 मार्गारगोधानकुलमण्डूकश्चपतत्रिणः ।  
 दृवा अहं पिबेत्कीरं कृच्छ्रं वा पादिकं चरेत् ॥ २७० ॥  
 गजे नीलवृषाः पञ्च श्रुके वत्सो द्विह्रायनः ।  
 खराजमेषेषु वृषो देयः क्रौञ्चे त्रिह्रायणः ॥ २७१ ॥  
 कुंसश्येनकपिक्रव्याज्जलस्थलशिखपिडनः ।  
 भासं च दृवा दद्याक्षामक्रव्यादस्तु ब्रत्सिकाम् ॥ २७२ ॥  
 उरगेषायसो दाडः पण्डके त्रपुसीसकम् ।  
 कोले घृतघटो देय उष्ट्रे गुज्जा द्वये उंश्रुकम् ॥ २७३ ॥  
 तित्तिरौ तु तिलद्रोणं गजादीनामशकुवन् ।  
 दानं दातुं चरेत्कृच्छ्रमेकैकस्य विश्रुद्धये ॥ २७४ ॥  
 फलपुष्पान्नरसज्जसवाधाते घृताशनम् ।  
 किञ्चित्सास्थिवधे देयं प्राणायामस्त्वनस्थिके ॥ २७५ ॥  
 वृक्षगुल्मलतावीरुच्छेदने जप्यमृक्षतम् ।  
 स्यादौषधिवृथाहृदे क्षीराशी गोरुनुगो दिनम् ॥ २७६ ॥  
 पुंश्चलीवानरखरैर्दृष्टः श्वोष्ट्रादिवायसैः ।  
 प्राणायामं जले कृवा घृतं प्राश्य विश्रुद्धयति ॥ २७७ ॥

यन्मे ऽय रेत इत्याभ्यां स्कन्नं रेतो ऽभिमल्येत् ।  
 स्तनात्तरं भ्रुवोर्मध्यं तेनानामिकया स्पृशेत् ॥२७८॥  
 मयि तेज इति च्छायां स्वां दृष्टाम्बुगतां जपेत् ।  
 सावित्रीमश्रुचौ दृष्टे चापल्ये चानृते ऽपि च ॥२७९॥  
 अवकीर्णि भवेद्गवा ब्रह्मचारी तु योषितम् ।  
 गर्दभं पशुमालभ्य नैर्झर्त्येन विश्रुथ्यति ॥२८०॥  
 भैक्षाग्निकार्यं त्यक्ता तु सप्तरात्रमनातुरः ।  
 कामावकीर्ण इत्याभ्यां ज्ञुङ्गयादाङ्गतिद्वयम् ॥२८१॥  
 उपस्थानं ततः कुर्यात्समासिष्ववनेन तु ।  
 मधुमांसाशने कार्यः कृच्छ्रः शेषव्रतानि च ॥२८२॥  
 प्रतिकूलं गुरोः कृत्वा प्रसाद्यैव विश्रुथ्यति ।  
 कृच्छ्रत्रयं गुरुः कुर्यान्नियेत प्रकृतिं यदि ॥२८३॥  
 क्रियमाणोपकारे तु मृते विप्रे न पातकम् ।  
 विपाके गोवृषाणां च भेषजाग्निक्रियासु च ॥२८४॥  
 मिथ्याभिशंसिनो दोषो द्विःसमो भूतवादिनः ।  
 मिथ्याभिशस्तदेषं च समादत्ते मृषा वदन् ॥२८५॥  
 महापापोपपापाभ्यां यो ऽभिशंसेन्मृषा परम् ।  
 अब्जांशो मासमासीत स जपी नियतेन्द्रियः ॥२८६॥

अभिशस्तो मृषा कृच्छ्रं चरेदग्नेयमेव वा ।  
 निर्वपेत्य पुरोडाशं वायव्यं पशुमेव वा ॥२७॥  
 अनियुक्तो भ्रातृजायां गच्छश्चान्नायणां चरेत् ।  
 त्रिरात्राते धृतं प्राश्य गवोदक्यां विश्रुध्यति ॥२८॥  
 त्रीन्कृच्छ्रानाचरेद्वात्ययाजको ऽभिचरन्नपि ।  
 वेदप्नावी यवाश्यब्दं त्यक्ता च शरणागतम् ॥२९॥  
 गोष्ठे वसन्त्रल्पुचारी मासमेकं पयोव्रतः ।  
 गायत्रीजप्त्यनिरतः प्रुध्यते ऽसत्प्रतिग्रहात् ॥२१०॥  
 प्राणायामी जले स्नावा खरयानोष्ट्रयानगः ।  
 नग्नः स्नावा च भुक्ता च गवा चैव दिवा स्त्रियम् ॥२११॥  
 गुरुं लंकृत्य दुङ्कृत्य विप्रं निर्जित्य वादतः ।  
 बद्धा वा वाससा द्विप्रं प्रसाद्योपवसेद्विनम् ॥२१२॥  
 विप्रदण्डोद्यमे कृच्छ्रस्त्वतिकृच्छ्रो निपातने ।  
 कृच्छ्रातिकृच्छ्रो ऽसृक्याते कृच्छ्रो ऽभ्यतरशोणिते ॥२१३॥  
 देशं कालं वयः शक्तिं पापं चावेद्य यत्नतः ।  
 प्रायश्चित्तं प्रकल्प्यं स्याद्यत्र चोक्ता न निष्कृतिः ॥२१४॥  
 दासीकुम्भं वह्निर्यामान्नियेरन्स्वबान्धवाः ।  
 पतितस्य वह्निः कुर्यां सर्वकार्येषु चैव तम् ॥२१५॥

चरितव्रत आयाते निनयेरन्नवं घटम् ।  
 बुगुप्सेरन्न चाव्येनं संवसेयुश्च सर्वशः ॥२१६॥  
 पतितानामेष एव विधिः स्त्रीणां प्रकीर्तिः ।  
 वासो गृहान्तिके देयमन्नं वासः सरक्षणम् ॥२१७॥  
 नीचाभिगमनं गर्भपातनं भर्तृक्षिंसनम् ।  
 विशेषपतनीयानि स्त्रीणामेतान्यपि ध्रुवम् ॥२१८॥  
 शरणागतबालस्त्रीक्षिंसकान्संवसेन्न तु ।  
 चीर्णव्रतानपि सदा कृतप्रसक्षितानिमान् ॥२१९॥  
 घटे उपवर्जिते ज्ञातिमध्यस्थो यवसं गवाम् ।  
 प्रदद्यात्प्रथमं गोभिः सत्कृतस्य हि सत्क्रिया ॥३००॥  
 विष्वातदोषः कुर्वीति पर्षदो उनुमतं व्रतम् ।  
 अनभिष्वातदोषस्तु रहस्यं व्रतमाचरेत् ॥३०१॥  
 त्रिरात्रोपोषितो जप्त्वा ब्रह्मकृष्णमर्षणम् ।  
 अतर्जले विश्रुथेत गां दक्षा च परस्त्विनीम् ॥३०२॥  
 लोमभ्यः स्वाहृत्यथवा दिवसं मारुताशनः ।  
 जले स्थित्वाभिजुङ्गयाचत्वारिंशत्रृताङ्गतीः ॥३०३॥  
 त्रिरात्रोपोषितो भूत्वा कूष्माण्डीभिर्घृतं श्रुचिः ।  
 सुरापः स्वर्णकृती तु रुद्रजापी जले स्थितः ॥३०४॥

सहस्रशीर्षाजापी तु मुच्यते गुरुतल्पगः ।  
 गौर्देया कर्मणो ऽस्याते पृथगेभिः पयस्त्विनी ॥३०५॥  
 प्राणायामशतं कार्यं सर्वपापापनुत्तये ।  
 उपपातकजातानामनादिष्टस्य चैव हि ॥३०६॥  
 अंकाराभिष्टुतं सोमसलिलं पावनं पिबेत् ।  
 कृत्वा तु रेतोविष्मूत्रप्राशनं च द्विजोत्तमः ॥३०७॥  
 निशायां वा दिवा वायि यदज्ञानकृतं भवेत् ।  
 त्रिकाल्यसन्ध्याकरणात्तत्सर्वं विप्रणाश्यति ॥३०८॥  
 श्रुक्रियारण्यकजपो गायत्र्याश्च विशेषतः ।  
 सर्वपापहरा क्षेते रुद्रैकादशिनी तथा ॥३०९॥  
 यत्र यत्र च सङ्कीर्णमात्मानं मन्यते द्विजः ।  
 तत्र तत्र तिलैर्हीमो गायत्र्या वाचनं तथा ॥३१०॥  
 वेदाभ्यासरतं क्वानं महायज्ञक्रियापरम् ।  
 न स्पृशन्तीह पापानि महापातकजान्यपि ॥३११॥  
 वायुभक्तो दिवा तिष्ठत्रात्रिं नीवाप्तु सूर्यदृक् ।  
 जात्वा सहस्रं गायत्र्याः श्रुधेद्वह्निवधादते ॥३१२॥  
 ब्रह्मचर्यं दया क्वान्तिर्दानं सत्यमकल्कता ।  
 अक्षिंसास्तेयमाधुर्यदमाश्चेति यमाः स्मृताः ॥३१३॥

स्नानमौनोपवासेन्यास्वाध्यायोपस्थनियहृः ।  
 नियमा गुरुश्रूषाशौचाक्रोधाप्रमादताः ॥३१४॥  
 गोमूत्रं गोमयं ज्ञीरं दधि सर्पिः कुशोदकम् ।  
 ज्ञाध्वा परे उक्त्युपवसेत्कृच्छ्रं सात्तपनं चरन् ॥३१५॥  
 पृथक्सात्तपनद्रव्यैः उडहृः सोपवासकः ।  
 सप्ताहेन तु कृच्छ्रो उयं महासात्तपनः स्मृतः ॥३१६॥  
 पर्णाडुम्बरराजीवविल्वपत्रकुशोदकैः ।  
 प्रत्येकं प्रत्यहं पीतिः पर्णकृच्छ्र उदाहृतः ॥३१७॥  
 तपक्तीरधृताम्बूनामेकैकं प्रत्यहं पिबेत् ।  
 एकरात्रोपवासश्च तपकृच्छ्र उदाहृतः ॥३१८॥  
 एकभक्तेन नक्तेन तैवायाचितेन च ।  
 उपवासेन चैकेन पादकृच्छ्रः प्रकीर्तिः ॥३१९॥  
 यथा कथञ्चित्तिगुणः प्राजापत्यो उयमुच्यते ।  
 अथमेवातिकृच्छ्रः स्यात्पाणिपूरान्नभोजनः ॥३२०॥  
 कृच्छ्रातिकृच्छ्रः पयसा दिवसानेकविंशतिम् ।  
 द्वादशाहोपवासेन पराकः परिकीर्तिः ॥३२१॥  
 पिण्डाकाचामतक्राम्बुसत्तूनां प्रतिवासरम् ।  
 एकरात्रोपवासश्च कृच्छ्रः सौम्यो उयमुच्यते ॥३२२॥

एषां त्रिरात्रमभ्यासादेकैकस्य यथाक्रमम् ।  
 तुलापुरुष इत्येष ज्ञेयः पञ्चदशाह्निकः ॥३२३॥  
 तिथिवृद्धा चरेत्पिण्डान्शुल्के शिख्याण्डसम्मितान् ।  
 एकैकं द्वासयेत्कृष्णे पिण्डं चान्द्रायणं चरन् ॥३२४॥  
 यथा कथचित्पिण्डानां चवारिंशच्छतदयम् ।  
 मासेनैवोपभुज्ञीत चान्द्रायणमथापरम् ॥३२५॥  
 कुर्यात्त्रिष्वणस्त्रायी कृच्छ्रं चान्द्रायणं तथा ।  
 पवित्राणि जपेत्पिण्डान्गायत्रा चाभिमन्त्रयेत् ॥३२६॥  
 अनादिष्टेषु पापेषु श्रुद्धिश्चान्द्रायणेन च ।  
 धर्मार्थं यश्चरेदेतच्चन्द्रस्यैति सलोकताम् ॥३२७॥  
 कृच्छ्रकृच्छ्रमकामस्तु मक्तीं श्रियमायुयात् ।  
 यथा गुरुक्रतुफलं प्राप्नोति सुसमाहितः ॥३२८॥  
 श्रुत्वेमानृषयो धर्मान्याज्ञवल्क्येन भाषितान् ।  
 इदम् चुर्महात्मानं योगीन्द्रममितौजसम् ॥३२९॥  
 य इदं धारयिष्यन्ति धर्मशास्त्रमतन्द्रिताः ।  
 इह लोके यशः प्राप्य ते यास्यन्ति त्रिविष्टपम् ॥३३०॥  
 विद्यार्थीं प्राप्नुयाद्विद्यां धनकामो धनं तथा ।  
 आयुःकामस्तथैवायुः श्रीकामो मक्तीं श्रियम् ॥३३१॥

श्लोकत्रयमपि क्षास्माद्यः श्राद्धे आवयिष्यति ।  
 पितृणां तस्य तृप्तिः स्यादक्षया नात्र संशयः ॥३३२॥  
 ब्राह्मणः पात्रतां याति क्षत्रियो विजयी भवेत् ।  
 वैश्यश्च धान्यधनवानस्य शास्त्रस्य धारणात् ॥३३३॥  
 य इदं आवयेद्विदान्दिज्ञान्पर्वसु पर्वसु ।  
 अश्वमेधफलं तस्य तद्वाननुमन्यताम् ॥३३४॥  
 श्रुतैतद्याज्ञवल्क्यो ऽपि प्रीतात्मा मुनिभाषितम् ।  
 एवमस्त्विति क्षोवाच नमस्कृत्य स्वयम्भुवे ॥३३५॥  
 इति याज्ञवल्कीये धर्मशास्त्रे  
 प्रायश्चित्ताख्यः  
 तृतीयो ऽध्यायः ॥  
 समाप्तं चेदं श्रीयाज्ञवल्क्यप्रणीतं  
 धर्मशास्त्रम् ॥





## ॥ अथ याज्ञवल्कीयधर्मशास्त्रस्य सूचीपत्रम् ॥

|                       |       |   |    |
|-----------------------|-------|---|----|
| उपेदूधातः             | ..... | १ | १  |
| मुनिपत्रः             | ..... | १ | १  |
| धर्मदेशः              | ..... | १ | २  |
| विद्याधर्मस्थानानि    | ..... | १ | ३  |
| धर्मप्रात्प्रकारकाः   | ..... | १ | ४  |
| धर्मलक्षणाम्          | ..... | १ | ५  |
| धर्ममूलम्             | ..... | १ | ७  |
| योगः                  | ..... | १ | ८  |
| सन्देहे निर्णयहेतुः   | ..... | १ | ९  |
| ब्रह्मचारिधर्माः      | ..... | १ | १० |
| वर्णाः                | ..... | १ | १० |
| र्गार्माधानादिक्रियाः | ..... | १ | ११ |
| उपनयनम्               | ..... | १ | १४ |
| प्रौच्चाचाराः         | ..... | १ | १५ |
| भैक्षम्               | ..... | १ | २१ |
| भोजनम्                | ..... | १ | ३१ |
| गुर्वादिलक्षणाम्      | ..... | १ | ३४ |
| ब्रह्मचर्यावधिः       | ..... | १ | ३६ |
| उपनयनावधि             | ..... | १ | ३७ |
| व्रात्याः             | ..... | १ | ३८ |
| द्विजव्यवहेतुः        | ..... | १ | ३९ |
| वेदायश्चयनफलम्        | ..... | १ | ४० |
| नैषिकब्रह्मचारी       | ..... | १ | ४१ |
| विवाहः                | ..... | १ | ४१ |
| विवाहार्थस्नानम्      | ..... | १ | ४१ |
| कन्यालक्षणाम्         | ..... | १ | ४२ |
| वरलक्षणाम्            | ..... | १ | ४५ |
| स्त्रीवर्णः           | ..... | १ | ४६ |
| ब्राह्मादिविवाहाः     | ..... | १ | ४८ |
| दातृक्रमः             | ..... | १ | ५३ |
| स्वयंवरः              | ..... | १ | ६४ |
| पुनर्भूः              | ..... | १ | ६७ |
| क्षेत्रज्ञोत्पादनम्   | ..... | १ | ६८ |
| व्यभिचारिणी           | ..... | १ | ७० |
| स्त्रीमुद्दिः         | ..... | १ | ७१ |
| अधिवेशव्या            | ..... | १ | ७३ |

|                        |   |     |                      |   |     |
|------------------------|---|-----|----------------------|---|-----|
| स्त्रीत्यागः           | १ | ७६  | गोदानम्              | १ | २०४ |
| स्त्रीगमनम्            | १ | ७१  | गोदानसमानि           | १ | २०१ |
| स्त्रीधर्मः            | १ | ८३  | भूमिदीपादिदानम्      | १ | २१० |
| श्वेतकभार्यः           | १ | ८८  | ब्रह्मदानम्          | १ | २१२ |
| प्रभीतभार्यः           | १ | ८९  | दत्ताग्रहणफलम्       | १ | २१३ |
| वर्षाज्ञातिविवेकः      | १ | ९०  | आङ्गानि              | १ | २१७ |
| गृहस्यधर्मः            | १ | ९७  | पार्वावृद्धिआङ्गालाः | १ | २१७ |
| यज्ञाः                 | १ | १७  | ब्राह्मणाः           | १ | २१९ |
| भोजनम्                 | १ | १०५ | वर्ज्याः             | १ | २२२ |
| श्रतिधिः               | १ | १०७ | पार्वाप्रयोगः        | १ | २२५ |
| संथा                   | १ | ११४ | वृद्धिआङ्गाम्        | १ | २४१ |
| मानहेतवः               | १ | ११६ | एकोदूरिष्टम्         | १ | २५० |
| ब्राह्मणादीनां कर्माणि | १ | ११६ | सप्तिणीकरणम्         | १ | २५२ |
| साधारणाधर्माः          | १ | १२२ | एकोदूरिष्टकालाः      | १ | २५५ |
| श्रौतकर्माणि           | १ | १२४ | श्रनित्यआङ्गविधिः    | १ | २५६ |
| धान्यादिसंचयः          | १ | १२८ | आङ्गफलम्             | १ | २५७ |
| स्नातकव्रतानि          | १ | १२९ | गणापतिकल्पः          | १ | २७० |
| धनार्जनम्              | १ | १२९ | ग्रहशान्तिः          | १ | २१४ |
| वेषादिविधिः            | १ | १३१ | राजधर्माः            | १ | ३०८ |
| वेदाध्ययनम्            | १ | १४२ | राजो उत्तरंगा धर्माः | १ | ३०८ |
| श्रवनधायाः             | १ | १४४ | मंत्रिणाः            | १ | ३११ |
| विविधव्रतानि           | १ | १५२ | पुरोहितः             | १ | ३१२ |
| श्रभोद्यान्नानि        | १ | १६० | कृत्वितः             | १ | ३१३ |
| भक्ष्याभक्ष्यम्        | १ | १६७ | भूमिदानम्            | १ | ३१७ |
| द्रव्यमुद्दिः          | १ | १८२ | राजो निवासस्थानम्    | १ | ३२० |
| दानधर्मः               | १ | १९८ | श्रश्चाः             | १ | ३२१ |
| पात्रप्रशंसा           | १ | १९८ | विक्रमार्जितदानफलम्  | १ | ३२२ |

|                           |   |     |
|---------------------------|---|-----|
| संग्रामः . . . . .        | १ | ३२३ |
| राजकृत्यम् . . . . .      | १ | ३२६ |
| प्रजापालनम् . . . . .     | १ | ३३३ |
| देशाचारो रक्षणीयः . . . . | १ | ३४२ |
| मंत्रः . . . . .          | १ | ३४३ |
| अथिप्रकारः . . . . .      | १ | ३४४ |
| उपायः . . . . .           | १ | ३४५ |

॥ इति प्रथमो ऋध्यायः ॥

|                           |   |     |
|---------------------------|---|-----|
| यानकालः . . . . .         | १ | ३४७ |
| दैवपौरुषे . . . . .       | १ | ३४८ |
| मित्रलाभः . . . . .       | १ | ३५१ |
| राज्यांगानि . . . . .     | १ | ३५२ |
| दण्डः . . . . .           | १ | ३५३ |
| त्रसरेपवादिपरिमाणम् . . . | १ | ३६१ |
| दण्डमेदाः . . . . .       | १ | ३६६ |

|                           |   |     |
|---------------------------|---|-----|
| व्यवहारमातृका . . . . .   | २ | १   |
| भुक्तिलक्षणम् . . . . .   | २ | १   |
| शृणादानम् . . . . .       | २ | ३७  |
| निक्षेपप्रकरणम् . . . . . | २ | ६५  |
| साक्षिलपाम् . . . . .     | २ | ६८  |
| लेख्यलक्षणम् . . . . .    | २ | ८४  |
| दिव्यप्रकरणम् . . . . .   | २ | १५  |
| दायविभागः . . . . .       | २ | ११४ |
| सौमाविवादः . . . . .      | २ | १५० |
| स्वामिपालविवादः . . . . . | २ | १५१ |
| अस्त्वामिक्रियः . . . . . | २ | १६८ |
| दत्ताप्रदानिकम् . . . . . | २ | १७५ |
| क्रीतानुश्रायः . . . . .  | २ | १७७ |

|                                 |   |     |
|---------------------------------|---|-----|
| अभ्युपेत्याष्टुशूष्टा . . . . . | २ | १८२ |
| संविद्वयतिक्रमः . . . . .       | २ | १८५ |
| वेतनादानम् . . . . .            | २ | ११३ |
| यूतसमाहूयः . . . . .            | २ | १११ |
| वाक्यपारुष्यम् . . . . .        | २ | २०४ |
| दण्डपारुष्यम् . . . . .         | २ | २१२ |
| साहसम् . . . . .                | २ | २३० |
| विक्रीयात्संप्रदानम् . . . . .  | २ | २३८ |
| संभूयसमुत्थानम् . . . . .       | २ | २५१ |
| स्तेयम् . . . . .               | २ | २६६ |
| त्वीसंग्रहणम् . . . . .         | २ | २८३ |
| प्रकीर्णकम् . . . . .           | २ | २९५ |

॥ इति द्वितीयो ऋध्यायः ॥

|                            |   |     |                          |   |     |
|----------------------------|---|-----|--------------------------|---|-----|
| श्रौचम्                    | ३ | १   | मोक्षोपायाः              | ३ | १५६ |
| उन्द्रिवर्षनिलननम्         | ३ | १   | ज्ञेत्रस्वद्वप्तम्       | ३ | १७७ |
| उदकदानम्                   | ३ | ५   | बुद्ध्यादेहत्याः         | ३ | १७९ |
| प्रावसंसर्गनिमित्ताश्रौचम् | ३ | १८  | उपासनाप्रकारः            | ३ | १९८ |
| जननाश्रौचम्                | ३ | ११  | योगाभ्यासप्रयोजनम्       | ३ | २०२ |
| श्रौचसंकरः                 | ३ | २०  | कर्मविपाकः               | ३ | २०६ |
| श्रौचापवादः                | ३ | २७  | प्रायश्चित्ताधिकारः      | ३ | २११ |
| नदादिष्पुद्धिः             | ३ | ३२  | नृकस्वद्वप्तम्           | ३ | २२२ |
| आपदर्मा:                   | ३ | ३५  | प्रायश्चित्तफलम्         | ३ | २२६ |
| वानप्रस्थर्दमाः            | ३ | ४५  | महापातकिनः               | ३ | २२७ |
| परिव्राजकर्धमाः            | ३ | ५५  | महापातकसमानि             | ३ | २२८ |
| भिक्षाकृपाम्               | ३ | ५१  | उपपातकानि                | ३ | २३४ |
| जीवपरमात्मनोरभेदः          | ३ | ६७  | प्रायश्चित्तप्रकारपायम्  | ३ | २४३ |
| श्रीरोत्पत्तिक्रमः         | ३ | ७५  | महापातकप्रायश्चित्तानि   | ३ | २४३ |
| कायस्वद्वप्तम्             | ३ | ८४  | संसर्गप्रायश्चित्तम्     | ३ | २६१ |
| आत्मस्वद्वप्तम्            | ३ | १०८ | उपपातकप्रायश्चित्तानि    | ३ | २६३ |
| आत्मध्यानम्                | ३ | १११ | प्रकीर्णकप्रायश्चित्तानि | ३ | २११ |
| कर्मानुशेषरोत्परायहपायम्   | ३ | १११ | पतितत्यागविधिः           | ३ | २१५ |
| सत्वादिगुणापरिपाकः         | ३ | १३७ | रहस्यप्रायश्चित्तानि     | ३ | ३०२ |
| आत्मसङ्करे प्रमाणाम्       | ३ | १४१ | सान्तपनादिव्रतानि        | ३ | ३१५ |
| संसारस्वद्वप्तम्           | ३ | १५२ |                          |   |     |

॥ इति तृतीयोऽध्यायः ॥



## Kritische Anmerkungen.

---

- A. Handschrift der Königl. Bibliothek zu Berlin, Chambers' Collection, No. 346.
- B. Handschrift, ebendaselbst, No. 624 (nur das erste Buch enthaltend).
- C. Text des Yájnavalkya in bengalischer Schrift gedruckt zu Calcutta o. J. Siehe: Gildemeister, Bibliotheca Sanscrita. No. 451. (Exemplar der Königl. Bibliothek zu Berlin.)
- M. Text des Yájnavalkya in der Mitáksharā, Calcutta 1812. Siehe Gildemeister Bibliotheca Sanscrita. No. 459.

Mit. Die Mitáksharā selbst.

---

## BUCH II.

5, b. A प्रवर्तकाः । — 6, a. C देशकालः । — 8, a. C दानं...कर्त्त च ।  
Eben so Kull. zu Mn. 1, 5. — 10, b. A B M निषेकायाः । —  
11, a. M स्यन्दनात् । — 11, b. statt मास्येते (आ इते = आगते) hat C  
प्रस्त्रे । — 16, b. st. च C तु । — 17, a. C अव्युदृः । — 17, b. C  
कुर्याच्छेच्चमः । — 18, a. A अन्तर्जानु । — 19, a. C मूल्या । S. Kull. zu

Mn. 2, 59. — 21, a. st. तु M च। — 23, a. A पूर्वकाम्। — 24, a. A स प्रोक्ष्य। — C क्षचेन। — 25, a. C एवेह। — 28, a. C कल्याणसूचकाः। M कल्य und im Comm. कल्यः आधिव्याधिरहितः। also कल्य nur druckfehler für कल्य। — 29, b. A M भैक्ष्य। — 30, b. M. भैक्ष्य। — 31, b. A B आपोश्चान। — C सत्कृत्वा। — 32, a. M ब्रह्मचर्यस्थितो। s. Kull. zu Mn. 2, 189. — 33, a. M शुक्तं। — 33, b. C परिवादांश्च। — 36, a. s. Kull. zu Mn. 3, 1. — 37, a. C आपोउशाब्दात् द्वाविंशात्। eben so will vielleicht A आपोउशाद्वाविंशात्। — 38, a. C पतनवेते। — Vergl. Kull. zu Mn. 11, 191. — 39, b. A वैश्याः st. विश्वः। — 41, b. C पितृश्च मधुसर्पिर्या und तु statt हि। Kull. zu Mn. 2, 107 wie A B M. — 43, b. B तु st. च। — 44, a. B पठेत्। — 45, b. C विद्यां योऽधीते प्रक्षितो। — 46, b. M कुर्याच्च st. च तथा। — 47, b. A अधीयीत। C अधीयेत। — 48, b. M नित्यस्वाऽ। — 51, b. C नीत्वायुभयं। Kull. zu Mn. 3, 2 wie A B M. — 56, b. A B M नैतन्मम। — B तत्रायं। — 57, a. C आनुपूर्वेण। — 57, b. A वैस्य st. विश्वां। — M भार्या। — 59, a. A B M यज्ञस्य कृत्वित्ते। — 59, b. A B C च st. तु। — 66, b. A B M दंडुयो st. कन्तां। — C च st. तु। — 67, a. C वा st. च। — 69, b. C क्षेत्रतः स। — 71, a. C तासां st. स्त्रीणां। — A C गन्धर्बाश्च। — 78, b. C भर्तव्याश्च। — 79, a. C तासु st. तस्मिन्। — Nach 79, a folgt in A B der halbśloka युग्मासु u. s. w. Mn. 3, 48, a. — 79, b. C तु st. च। — 80, a. M मधामूलाश्च। — 80, b. A स्वस्य। C प्रस्त। — 81, a. ist citirt von Kull. zu Mn. 3, 45. — 85, a. B च st. तु। — 85, b. A B C स्वातंत्र्यं न। — 87, a. C संयतेन्द्रिया। — 87, b. B C इह st. सेह। — C अनुपमं सुखम्। — 88, b. C धर्मे। — M इतरा। — 89, a. A B वृतवती। M व्रतवती। — 90, a. C वै st. हि। Kull. zu Mn. 10, ५ हि। — 91, a. C मूर्धाभिषिक्तो। — 92, b. Kull. zu Mn. 10, ५. ८. — 94, a. C तु st. च। — 94, b. M आपोगवं। — 96, a. A पञ्चमे सप्तमे। Kull. zu Mn. 10, ६३. wie B C M. — 96, b. C उत्तराधर्म। — 97, b. C दायकालकृतेनापि। — 98, b. A प्रकुर्वीत st. उपासीत। — A पूर्विकाम् und so auch B ursprünglich, aber corrigirt. C पूर्वका। — Nach 98,

b folgen in A drei halb-slokas über das instrument zum rei-  
gen der zähne und der zunge, welche auch in der Mitâksharâ  
stehen, aber nicht zum texte des Y. gehören. — 99, b. A  
अवगच्छेत् । — 103, a M तु st. च । — 104, b. च fehlt in C. —  
105, a. C बालं सुवासिनी । — 106, a. A B M अपोप्रानेन । — 107,  
a. C वर्णेण्यो । — 108, a. A भिन्ना दातव्या भिन्नवे । — C सद्रुताय । —  
109, b. A सक्रिया त्वासनं । M सक्रियान्वासनं । — 112, b. B पादपाणि ।  
— 113, b. M समासीत । — 114, b. A C नातितृष्णे ऽथ । — 115, a.  
A B चोत्याय । — 117, b. M च st. तु । — 119, b. A B C  
कुसीदृकृषिं । — 122, b. C दया दमः । — 123, a. C वेश । — 124,  
a. A B हि st. तु । — 124, b. Kull. zu Mn. 4, 7. — 125, a. M  
प्यु । A प्यु । — 126, b. C अफलप्रदम् । — 127, a. C कारणात् । —  
128, a. C त्रैहिको । — 129, b. C सदा भवेत् । — 130, b. C पाषण्ड ।  
— 132, b. A B M वार्धुषी । — 134, b. C प्रत्यक्षाग्नि । — 135, a.  
B C संस्पृष्ट । — 135, b. C मूत्रपुरीषं । — M च st. वा । — 136, a.  
A C सर्वमन्त्रम् । — B उदीयेत् । — 136, b. C वर्षत्स वावृतो । — C  
ख्यात् । — 138, a. B C ग्रावानं न । — 138, b. B च st. वा । —  
141, b. B C वयोन्नरम् । — 143, b. C तदुत्सर्गविधिं वहिः । — 144, b.  
A उपकर्मणि । — A B M तथा st. मृते । — 146, b. A च st. वा । —  
147, a. C मर्जारश्वाहिमृषिकैः । — 147, b. A कृतान्तरे । — 148, b. A  
स्माने । — 150, a. M पांच्युपवर्षे दिग्दाहे । B eben so, aber प्र ge-  
strichen. C पांच्युपवर्षे दिशां दाहे । — 152, b. M नाक्रमेत् aber Comm.  
क्रा । — 154, b. A कर्म सत्यक् नित्यं समाचरेत् । — 155, a. C नोच्छिष्टानि  
पदा । — 155, b. C सुतं st. पुत्रं । — Nach 155 schiebt B folgen-  
den sloka ein: अधोभागे श्रावीरस्य नोक्तमांगे न वक्तसि । अतोऽन्यथा तु  
प्रह्लादप्रयुक्तो भवेन्नरः ॥ Vergl. Mn. 8, 300. — 159, a. Kull. zu  
Mn. 4, 201. — 159, b. C गर्त st. हृद । — 161, b. C वार्धूषि । —  
163, b. A B M तनुवाय । aber Mit. als erklärung सूचीशिल्पोपतीवी ।  
Vergl. Mn. 4, 214. — C घव्नीविनाम् । — 165. Folge der slokas  
in C: 165. 167. 168. 166. 169. — 167, b. A शुर्कं । — 171,  
b. C कर्काणि । Vergl. Mn. 5, 5 und Kull. daselbst. — 177.

Kull. zu Mn. 5, 16 hat फ्वावित् statt सेधा und प्रलयकाः । im zweiten verse तु st. हि । — 178, a. A B C und Kull. zu Mn. 5, 16: रातीवसशलकाश्च । — 178, b. C शृणुतः । — 181, a. C वाजिमेध । — A लभेत् st. तथा । — 181, b. B C मांसस्य वर्जनात् । — 184, a. C उदुखला । — 184, b. C चैव st. धन्य । — 187, b. A B M भैरवः । — 188, a. A श्वपि st. तथा । — 189, a. C कौटमक्षिकाकेश । — 189, b. C मृदारि । — 190, b. C लौहानां und च st. तु । — 191, a. M गन्धादिकर्षपात् । — 193, b. M विश्वुषो । — 195, a. M विश्वुषो । — 195, b. C मुकुला । — 196, a. C भुक्ते । — M रथ्याप्रसर्पणे aber Mit. उपस० । — 196, b. A B वासोऽपि पर्ति० । — 202, b. A B C गृह्णन्प्रदातारं । — 203, b. B M तु st. च । — 205, a. A C लोम । — 206, a. C °मुखीम् । — 206, b. C पूर्णेण । — 207, a. C योनौ । — 210, a. C भूतीपात्रान् । — 210, b. A धुर्यान् । — 212, a. C सर्वदानमयम् । — 215, b. C षष्ठड । — 216, a. A B गुरुभूत्यार्थमेव वा (B च) । — 220, a. C श्वत्विकूत्वस्तीयथामात् । — 221, b. A सम्पदि । C सम्पदः । — 223, b. C सोमविक्रयी च विभिन्नदकः । — 226, a. M च st. तु । — 227, b. A B C परिश्रिते । — C दक्षिणाम्नवने । — 228, b. M वैष्णदैविकम् । — 229, a. B विभर्त्यान् । — 231, a. C अर्थ । — 231, b. B C M मालयं । — C धूपं वासः सदीपकम् । — Nach 231, b. folgt in A C M ein überzähliger (in C zu 232 gezählter) halbśloka: तथाक्षादनदानं च करप्रौचार्यमेव च । — 232, b. M कृत्वा st. दत्वा । — C तेत्य० st. त्वेत्य० । 234, a. C अर्थसंस० । — 234, b. B अय st. अधः । — 236, b. B M च st. तु । — 240, a. C अनुमन्य । — 240, b. A B प्रक्रिरेत् । — A दत्वा चापः । — 241, b. C प्रद्यात्पित० । — 244, a. C एवं st. उक्ते । — 245, a. C विवर्धन्ताम् । — C वेदः । — Nach 245 hat C noch folgenden śloka: अनुं च नो बहु भवेदतिर्थीश्च लभेमहि । याचितारश्च नः सन्तु मा च याचिष्म कष्ट्वा ॥२४६॥ — 246, a. C इत्युक्ता तु । — 246, b. C M विसर्जनम् । — 247, a. C अर्थ । — 249, a. B प्रदक्षिणावृत्तो । C प्रदक्षिणं कृत्वा । — 249, b. C कर्कन्धू । — 250, a. A B C M अर्थ aber Mit. und Kull. zu Mn. 3, 247 अर्थ । — 251, a. इति fehlt in B M und A hat dafür अय । — 252, b. A C अर्थ । — 255, a.

BM मृते इहनि। — 255, b. C चैव ज्ञाय°। — 258, b. A B M मासवृद्धयाभिनृप्यनिः। 260, a. C उच्यते st. अस्तुते। — 260, b. C न तं शयः st. विशेषतः। — 261, a. C अमूस्यान्सुतानपि। — 263, a. C एतान् st. एकां। — 263, b. M च st. तु। — 264, a. B स्वर्य। — 264, b. B M पुत्रं। — C च सोभायं। — 265, a. C वाणिङ्गं प्रभुतां तथा। — 266, a. C विषां st. वेदान्। — 269, b. M नृणां प्रीताः। s. Kull. zu Mn. 3, 140. — 272, a. B C काषाय। — 272, b. M अवतिष्ठति। — 273, a. C अतनं च। — 274, b. C अपत्यं न च गर्भिषी। — 275, b. A B च न। — C चैव। — 277, a. C प्रलिप्। — 278, b. und 279 a. fehlen in A. — 278, b. C M निःक्षिपेत्। — 279, a. हि fehlt in C. — 279, b. C तथा st. ततः। — Nach 279, b. hat A एतस्मिन्नुपविष्ट्य स्वक्षिति वाच्या दिज्ञाः सुधाः। 280, a. C शतं। — B वृत्तम्। — 282, b. A अन्तु ते सदा। — 283, a. C मुवेषो उम्बरेण च। — 283, b. C च st. तु। — 284, b. C कुषाणडो। — 285, b. A सर्वशः। — 286, a. B पललौदकं। — 287, a. B चित्रविधां। — 287, b. C तर्षवैरपितकाः जडाः। — 288, b. M समाहृत्य। 289, b. C स्वर्य। — 290, a. C भाग्यं भगवति। B भगव। — 290, b. अनं देहि fehlt in B. — 291, a. C गन्ध st. माल्य। — 292, b. च fehlt in A M. — 294, b. C अरीन् st. अपि। — 295, b. C M इति st. एते। — 296, a. A M स्फाटिकात्। — 296, b. M रुद्रातात्। — 297, a. C स्वैर्वर्षोः। — C मण्डलके य वा। — 300, a. A अति यदृत्याचार०। B C अति अर्द्ध०। — 300, b. B क्रमात् st. तथा। — 301, a. A B C अदिरस्वप्ना०। — 301, b. C उम्बरः। — 302, a. A B च st. वा। — 302, b. B पुनः st. युताः। — 304, a. M एव विप्रेण्यो। — 304, b. B अपि st. वा। — 305, a. C हयस्तथा। — 305, b. C क्रमात् st. स्मृताः। — 306, a. B C M यश यस्य यदा दुष्टः। — 307, a. A उच्छ्वासः। — 307, b. C स्मृताः st. ग्रहाः। — Nach 307 haben A B: ग्रहाणामिदमातिष्यं कुर्यात्संवत्सरादपि। अरोग्यबलसम्पन्नो ज्ञीवेत्स शरदः प्रतम्॥ — 308, a. C लक्ष्यः। — 312, a. B C च कुर्वीत। — 313, a. A एव अतिविजः। C अतिविजस्तथा। — 315, b. C विप्रास्यं पूतं। — 316, a. C धर्मेणालब्धमीहेत। — 316, b. M नित्यं aber Mit. नीत्या। — 317, a. C दृश्याहूमिं। — A C च st. तु। — 318, a. A पद्मे तामृषदे वापि। — 319, a. C दानाश्वेतो०। —

319, b. M स्थितम् aber Mit. स्थिरम् । — 321, b. M कर्मान् । — 322, a. C उपार्जितम् । — 322, b. C तथा st. सदा । Vergl. Kull. zu Mn. 7, 201. — 325, b. B प्रेत्तपाकारकम् । — 326, a. C सदोत्त्याय । — 327, a. A व्यापृत्या० । M व्यावृत्ता० aber Mit. व्यापृता० । — C निःक्षेपत् । — 327, b. C प्रेरयेत् । — B मंत्र । — C संयुतः । — 330, b. A C M बुद्ध्या aber Mit. प्रतिब्रुद्ध । — B C कर्तव्यतां । — 331, a. C स्वेषु चान्येषु सादरं । — 332, a. A B गाः । — 332, b. M ततः । — B C श्रोत्रियाणां । — 336, b. C च st. तु । — 337, b. C संपालयेत् । — 338, a. C प्रवासयेत् । — 338, b. C सम्मानदान । A B C सत्कारैः । 340, a. C सन्ताप । — 340, b. A B C कुलं श्रियं । — 341, a. C धर्मो नृपतेः । — 343, a. M तस्मात् st. अतः । — 343, b. C अन्ये st. अस्य । — 344, b. C अनुक्रमैः । — 346, a. M विग्रहं चैव यानमासनसंश्रयाः । — 346, b. A परिपालयेत् । — 347, a. wird citirt Kull. zu Mn. 7, 182. — 348, b. B C und Mit. देहिकं । — 349, a. A B C च st. वा । — 350, a. C न रथस्य । so auch Hitop. Einl. p. 6, sl. 31. — 351, b. C पापौ । — 354, a. A न्यायतः शक्यो ऽलुच्छेन कृतः । — 355, a. C मानुषं । — 355, b. C M तु st. तत् । — 356, a. M स्वर्गं कीर्ति लोकांश्च नाशयेत् । — 356, b. A C च st. तु । — 358, b. C सहस्रातदक्षिणैः । — 360, a. C तथा st. अपि । — 360, b. C स्वर्वर्धमवलितान् । 361, b. A M लिङ्गास्तु । — 364, a. C शतमानः । — A B M पलमेव तु । — 364, b. B M निष्कं । — 366, b. हि fehlt in C.

---

### BUCH III.

9, b. C विपक्तं । — 11, b. C हरेत् । — 13, a. C सूक्ष्मणी । — 13, b. C वस्य । — 15, a. C गच्छन् । M गच्छेत् aber Mit. याति । — 15, b. C च st. अथ । — 18, b. C सपां उnd राजे st. चैव । — 23, b. fehlt in A. — 24, a. C ब्रुवतो भूर्वहानिः । — 27, b. C आगमो ऽपि । — 27, b. und 28, a. fehlen in A. — Nach 29 hat C: आगमेन विशुद्धेन भोगो याति प्रमाणताम् । अविशुद्धागमो भोगः प्रामाण्यं नैव गच्छति ॥ — 34, a. A विप्रयो । Kull. zu Mn. 8, 37. — 34, b. M सर्वस्यासौ । —

37, b. C दिक्षिङ्गः । Kull. zu Mn. 8, 142. — 39, b. C दिगुणाः सृताः । M. परा st. तथा । — 40, a. A सध्येन्द्र्यः । — 40, b. A गच्छत् । — A तु st. च । — C उपर्मर्णकः । — 44, a. A मध्यस्ये । — 45, a. A कुटुम्बार्थः । — C च st. तु । — 48, b. C तेषां । — 50, a. C इय वा । — 54, b. C und Viramitr. ये स्थिताः । — 56, a. C धनिनो । — 58, a. A C u. Vir. मोर्ह्यते । — 58, b. C कालकृतं । — 62, a. A C M und Vir. schreiben आधि स्तेनो nach d. वार्तिका zu P. VIII, 3, 36. Mit. und Viramitra erklären die stelle, wie ich durch den Visarga ange-deutet. — 63, b. A धारपिकात् । — 65, a. Vir. शविषातं st. अनास्थ्याय । — C अर्पितं । — 66, b. A भषः । Vir. भंशः st. भेषः । — 69, a. C रुताः st. पराः । — Nach 68 folgt in A und nach 69 in C: श्रोत्रियास्तापसा वृद्धा ये च प्रत्रजितादयः । असाक्षिणासे वचनान्तात्र हेतुतदाहृतः । der sloka ist aus Nārada's Gesetzbuch. — 70 fehlt in A. — 70, a. C वृद्धबाल । — 72, b. A संग्रहेण साक्षी । — A C und Vir. चौर्यपाः । — 73, b. C ये च पापकृतां । — 77, a. M हि und Vir. इह st. च । — 79, b. C M und Vir. भुवं । A भुवंस्तस्य । Mit. भुवः । — 81, b. C द्रव्यं st. दण्डं । — 82, a. M सात्त्वश्रावितो । — 83, a. A प्रापिनां । — A M हि C und Vir. तु । — 89, a. Vir. च st. तु । — 89, b. A C M लेख्यं । Vir. सर्वं । — 90, a. C पूरुषैः । — 91, b. A und Vir. तथा st. इयवा । — 92, a. A सन्दिग्धं । Vir. सन्दिग्धे । — 93, a. C दद्वा दद्वा धनं शप्ती । — 93, b. A C M च aber Mit. und Vir. वा । — 97, a. C सचेलं । — 98, b. C und Vir. विषय च । — 99, b. C अभियोगे । — 102, a. A यवहं । — 104, b. A M und Mit. कवे । C und Vir. करे । — 107, b. A पिपडं । — 109, b. C क्लिपुं । — 110, a. C पुत्र । — 111, b. Vir. जीवेत् । C तस्य शुद्धिं । — 112, b. M पापयेत् । — A C M जलं । Vir. जलात् । — 114, a. Kull. zu Mn. 9, 104 hat इच्छा । — Nach 119 schiebt C den sloka Mn. 9, 204 ein. — 120, b. Vir. प्रमोतपितृकाणां । — 121, b. A C चोभयोः । — 124, a. C भ्रातरः । Kull. zu Mn. 9, 118. — 126, a. Vir. लिभर्लैर्यत्र । — 127, b. A C असौ श्रिकथी । Kull. zu Mn. 9, 162. — 129, a. C सुतो मतः । — 130, a. A und Vir. सुतः st. तथा । — 131, a. A M ग्रीतश्च । — C

तु st. स्यात् । — 133, a. Kull. zu Mn. 9, 174. — 134, a. C अर्धभागिनम् । — 135. 136. Kull. zu Mn. 8, 182, 187. — 135, b. M. तसुता गोव्रजा अनुशिष्यसब्रह्मचारिणः । — 137, a. A M und Vir. एकथ । — 138, b. C दयाचापहरेदंशः । Vir. दयाचापहरेचांशः । — 139, b. A M वा st. च । — 140, b. A तु st. स्युः । — 141, a. C तेषां । — 144, a. C एव वा । — 147, b. Vir. नाकामो दातुं । — 149, b. M यौतुकैः । — 150, b. A च st. ये । — 151, a. C स्थूलाङ्गार । — 152, b. Kull. zu Mn. 8, 256. — 153, a. C च st. तु । — 155, b. A हारणे । — 158, a. A ज्ञेत्री । — M न कुर्यायो । — 163, b. A च C तु st. न । — M und Vir. परिष्पुताः । — 165, a. A तु st. च । — 166, b. A तृष्णैधगुल्माणि । — M सर्वदा st. स्ववत् aber Mit. स्ववत् । — 167, b. Vir. द्विशते । — A und Vir. खर्वटस्य । — 169, a. Vir. ग्राहयेन्त यम् । — 171, b. A M und Vir. तस्य st. तत्र । — 179, a. Vir. सूत्रके । — 179, b. A und Vir. वृद्धिः st. सूत्रे । — 180, a. Vir. रोमबन्धे । — C भागज्ञयो । — 183, a. C दासश्चामर० । — 185, a. Vir. ब्राह्मणयं । — 195 steht in A hinter 196. — 203, b. A यूत । — 204, b. A und Vir. अर्धत्रयोदशान् । — 205, a. A C च st. ह । — 207, a. C द्विगुणालिंगुणा । — 207, b. A अर्धर्दि । — 210, a. A C पतनीये । — Vir. दण्डमुत्तमसाहसः । — 216, a. C च st. तु । — 216, b. A साहसः । — 217, a. A तु st. यु । — 221, b. C स्मृतः st. ततः । — 222, b. C दण्डश्च । — 223, a. A भेदे व्येदे । — 223, b. C ततद्वयं । — 224, b. Vir. दण्डयो । — 225, b. A तु st. च । — 228, b. A च st. अथ । — 234, a. A M स्वच्छन्द । — 234, b. C अकारणे च । — M उत्तमं । — 236, a. M प्रतिधातकः । — 238, a. M रजकः aber Mit. नेत्रकः । — 243, a. A बद्धं । — 249, b. A दण्ड । — 252, a. M च st. तु । — 255, a. A पूर्वे । — 257, b. Vir. दमस्तस्य । — 258, a. Vir. वृद्धिं ज्ञयं वा । — 269 fehlt in A. — 273, b. C स्मूलम् । — 274, a. Kull. zu Mn. 9, 277. — 276, b. M und Vir. वा हन्तुः । — A दण्ड st. दम । — 281, a. A चायं । — 283, a. A M परस्तियाः । — 284, a. A M und Vir. अवर्मर्शनम् । — 285, a. A द्विगुणं । — 285, b. A M und Vir. तयोः aber Mit. दयोः । — 286,

b. C स्त्रीणां नासादिकर्तनम् । — 288, a. A वधम् st. दमः । — 288, b. Vir. स्तृतः st. तथा । — 289, b. A दीनस्त्रीं । — 293, a. A च st. वा । — A C M अपिमेहतः । Mit. und Vir. अभिं । — 294, a. M und Vir. अंक्यं aber Mit. अंकयित्वा । — 294, b. Vir. (fol. 157) erwähnt, dass im Mādhavīya अंक्य st. अन्त्य stehe. — 295, a. Vir. न्यूनं । — A C M वायाधिकं । ich bin Vir. gefolgt. — 296, b. A M गथ्यं जन्मियं । — C M अर्धकम् । — 297, b. M अंगा aber Mit. अंगं । — 298, b. C लोष्ट । — A युग्म । — 300, b. A दंडोदिकुष्टो । — A M तथा st. ततः । — 302, a. Vir. आक्रोशकं तथा । — 302, b. A M हिन्दु जिह्वां । — 303, b. Vir. आसनारोहे । — 306, b. Vir. सभायानं । —

### BUCHI III.

2, a. C यमीं गाथां । — 4, b. M प्रतः । — 6, b. A सुरापा । — 8, b. M करोति यः । — 11, b. C तु st. हि । — 13, b. C दत्त्वा st. कृत्वा । — 15, b. A C न च । — 17, b. C M वैतानोपां aber Mit. u. A. शैषासनातः । — C शुतिदर्शनात् । — 18, a. C उच्चते । — 18, b. C उन्नद्विर्वच । — 23, a. जननात् । — 25, b. M शुचिकारपाम् । — 27, b. A पार्थिवः । — 28, a. Kull. zu Mn. 5, 84. — 29, a. A यज्ञे विवाहे च । — 29, b. M हि st. च । — 30, a. C उद्क्याश्चौचिभिः । — Kull. zu Mn. 5, 85. — 30, b. C साक्षिं । — 32, a. M. तु st. च । — 37, a. Kull. zu Mn. 10, 88. — 40, b. A C च st. तु । — 41, a. A अपि st. वा । — 46, a. C पितृदेवां । — A M अपि st. तथा । — 49, b. A C क्रियास्तथा । — 50, b. A. अथ वा st. वापि । — 51, a. C M दिवा । A दिवः । ich habe दिनं aus Mit. in den text genommen. — 53, a. A विनुदति । — 54, b. A भैर्यं । — 58, b. A भिज्ञार्य । — 59, a. A अनभिलक्षितः । Kull. zu Mn. 6, 56: नाभिसन्धितः । — 60, b. A M अवधर्षणम् । — 61, a. C विहाय । — 61, b. A हित्वा । — 63, b. A अस्त्रियो st. आधयो । — C M विपर्ययाः । — 65, b. C पर्य । — 67, a. C तस्मात् st. तप्तात् । — 70, a. A स र्गादौ । — 71, a. C तस्मात् st. सूर्यात् । — 71, b. M अधिगच्छति । — 72, a. A M च st. तु ।

— 73, b. A प्रेतणा । — 76, b. C वायोस्तु । — 77, a. C M u. Mit. प्रकाशिताम् । — 77, b. A च मार्दवम् । — 79, a. A दौहूदस्य । — 82, b. A ज्ञातो गर्भः । — 87, a. A कपोलौ च गुल्फकांस । — 88, b. A ज्ञचेक च । — 89, b. A स्वं st. द्वि । — 91, b. C M च st. तु । — 92, a. A M उपस्थं च दिहा पादौ च पञ्च वै । — 95, a. M गुद एव च । — 95, b. A विस्तरे । — 96, b. A गपडौ st. कर्या । — 97, b. A M जंघोद्वशु । — 98, a. C M चिकुके । — 98, b. Mit. erwähnt die lesart अव्वुः । — A कलेवरे । — 99, b. A च st. तु । — 100, b. M द्वे तु । — C पेशीपञ्चशतानि । — 103, a. C च st. तु । — 103, b. A सार्थ । — 106, a. M पितं तु । — 108, b. A हिता नामाहिता । — 109, b. C पुनरायतनेन तु । — 112, b. A तथाभ्यस्य । — 114, b. A M गेयमेतत् aber Mit. scheint ज्ञेयं zu wollen. — 116, a. A C गीतेन st. योगेन । — A चाप्तोति । — 116, b. C तेनैव सह । — 127, a. A यौजन्मनः । — 133, b. A प्रयोजकः । — 136, b. A स्थावरेषुपञ्चायते । — 137, b. M देवयोनिताम् । A योतिना । — 142, a. C कृद्विर्वारौ । — 143, b. C M यो न चाप्तोति । — 144, b. A M हि st. अपि । — C तु st. च । — 148, b. A आत्मैव । — 150, b. A अधुनार्थ । — 151, a. A वित्र st. वृत्ति । — 153, a. A दात्सुता । — 154, a. A च st. वा । — 155, a. A ऽपि नीता० । — 156, a. A प्रास्तेषु च विवेकता । — 159, b. A सत्ययोग्यम० । — 161, a. A M ईस्वरं । — 164, b. C M कथस्तन । aber Mit. कदाचिदपि । — Nach 164 schiebt A ein: दाता सत्यः ज्ञमी प्रातः ष्युभर्माजितेन्द्रियः । तपोरतो योगशीलो न रोगैरभूयते । — 165, a. M वर्त्याधान । — 169, a. A M नैकद्वपा॒ । — 170, a. A च st. स । — 170, b. M वा st. च । — 177, a. A सर्वापि । — 178, a. A अव्यक्त । — 182, b. A हि सः । — 187, a. C लोक । — 188, b. M तत्र गत्वावतिष्ठन्ते । in A ist hier und 189 verwirrung und einiges ausgelassen. — 189, a. C पुराणं च । — 192, a. A एवमेन । — 195, a. A स्वच्छेन तपसा । — 197, a. A मार्गद्वयमनात्मवान् । — 198, a. A सव्येनास्योन्नरं । — 202, b. A परकीय । — 203, a. M च st. तु । — 204, a. C न्यस्तकामो । — 206, a. C प्राप्य गर्हितान् । — 207, b. A M पुञ्जस । C पुञ्जश्र । ich habe nach A. K. पुञ्जस geschrieben.

— 209, b. A M च st. तु । — 212, b. M निर्जले । — A M देशे st. शेरे । — 214, a. C मूषिको । — M कपि: फलं । — 215, b. A श्वा त्सं च । — 217, b. M लक्षणा भटा । — 219 und 220, a. Kull. zu Mn. 11, 53. — 222, b. A भैरवं भुषारं । — C कुरुमलं । — 223, a. M संप्रपातनं । — 225, a. C M धोरैः st. दोरैः । — 227, a. C स्तेनो गुरुतल्पग एव च । — 227, b. A महापातकिनश्चैते । — 229, a. C उक्तर्षश्च । — 233, a. A फनीतनयां । — 233, b. A C हिन्दा लिंगं । — 237, b. C गुह st. चुत । — 238, a. A परिविन्दक । — 239, a. C शात्मार्थे च । — 239, b. A सुतसुनुबान्धव । — 240, b. C हिंसा । — 241 fehlt in C. — 244, a. A M च st. वा । — 245, b. M तु st. वा । — 246, a. A एव च ॥ — 247, a. A स्वाहयेत्वेवं ohne हि । — 247, b. C मज्जानां । — 248. Kull. zu Mn. 11, 73: लाक्षीभूतः । — 248, b. M मृतकल्पप्रहा० । — 249, b. C मुच्यते । — 251, a. A M ब्रह्महपि । — 256, b. C तु st. वा । Kull. zu Mn. 11, 95. — 259, b. M च st. वा । — 260, b. A श्वसन् । — 262, a. A निहत्य । — Nach 262 folgt in C der sloka 285. — 263, a. A C पिष्टेत । — 264, b. A M च st. वा । — A वृषभैकदशाश्चरं । — 267, b. C स्तेनदूदधाडेनूर्ध्वापि वा । — 268, a. A दुर्वृत्तब्रह्मक्षत्रविद् । — 269, b. C च st. तु । — 277, a. C दृष्टश्चोष्टादि । — 278, a. C ऽनुमंत्रयेत् । — 278, b. M स्त्रानान्तरे aber Mit. स्तन । — 280, b. A C नैर्भतं स । — 284, b. fehlt in A. — M वृषापां तु । — 285 steht in C hinter 262. — 285, a. C द्विगुणो ऽनृद्वादिनः । — A भूतवादिना । — 285, b. C पापं st. दोषं । — 286, b. A C ज्ञापी । — 287, a. A एव च । — 287, b. A तु st. च । — A एव च । — 288, a. A गत्वा । — 288, b. A जलं st. धृतं । — 290, b. A C मुच्यते । — 295, a. C निनयेयः । — 296, a. A निनये पुरुषं । — 296, b. संविशेष्युश्च सर्वतः । — 299 fehlt in A. — 300, b. M स दधात् । — 301, b. A रहस्यवतं । — 302, a. Von ब्रह्मह bis 303, b. तुहुयात् fehlt in A. — 304, a. A हृत्वा । — C कुर्या० । — 304, b. M ब्राह्मणास्वर्पाहारी । — 306, b. A युक्तानां । — 307, b. A C हि st. च । — 308. Kull. zu Mn. 2, 102. हिवा वा गरि वा रात्रौ und व्रिकाल । — 309, a. C सुक्रिय । A सुकृय । — 309,

b. पापहरः प्रोक्तो । — 310, b. A यथा । — 311, a. C रुतं st. परं । — 312, a. A स्थित्वा st. तिष्ठन् । — 313 und 314 vergl. Kull. zu Mn. 4, 204. — 315. vergl. Kull. zu Mn. 11, 212. — 317, a. C उत्तम्बर । — 319, a. A तथैवं याचिं । — 323, a. M यथाविधि । — 323, b. A एव st. एष । — C पाष्ठदशां । — 324, b. A पिण्डं कृष्णे । — 327, a. C तु st. च । — 327, b. und 328, a. Kull. zu Mn. 11, 220. — 328, a. A C M धर्मकामः । ich habe प्रार्मकामः aus Kull. genommen. — 328. b. C च st. सु । — 329, a. A एतान् । — 330, b. C त्रिपिष्ठयं । — 331, a. A धनानि च । — 331, b. C स्त्रियं । — 333, b. C वैश्योऽपि । — 335, a. A तु st. ऽपि । — A hat gegen das ende mehrere zusätze. nach 328 folgen 12 slokas, welche ein inhaltsverzeichniss des ganzen gesetzbuches enthalten; nach 331 ein sloka ähnlichen inhalts wie der vorhergehende; nach 335 noch 9 slokas (die zwei letzten im Metrum Indravajra), in deren einem die zahl aller slokas des buches auf 1100 angegeben wird. die unterschrift meldet, dass die handschrift samvat 1844 in Benares geschrieben ist.



# Yâjnavalkya.

---

## Erstes Buch.

---

1. Den fürsten der andächtigen Yâjnavalkya verehrt  
habend sprachen die Munis: „Sage uns die pflichten der  
„kasten, der orden und der anderen, sämmtlich.“

2. Der herr der andächtigen, in Mithilâ weilend, sann  
einen augenblick nach, und sprach zu den Munis: „In  
„welchem lande die schwarze gazelle ist <sup>1)</sup>“), dessen pflich- <sup>1)</sup> <sub>2, 23.</sub>  
„ten vernehmt.“

3. Die *vier* Vedas mit den Purâñas, dem Nyâya, der  
Mimânsâ, den gesetzbüchern und den *sechs* Angas sind  
die vierzehn örter der wissenschaften und des rechtes.

4. Manu, Atri, Vishnu, Hârita, Yâjnavalkya, Uśanas,  
Angiras, Yama, Apastamba, Samvarta, Kâtyâyana, Bri-  
haspati,

5. Parâsara, Vyâsa, Šankha, Likhita, Daksha, Gautama,  
Śâtâtapa und Vaśishtha sind die verfasser von geset-  
büchern.

6. Wenn eine sache an irgend einem orte, zu einer gewissen zeit, durch irgend ein mittel, mit glauben einer person übergeben wird, so fallen alle diese umstände unter den begriff des rechtes.

7. Vedas, rechtsbücher, sitte der guten, was einem <sup>1) Mn. 12.</sup> selbst lieb ist <sup>1)</sup> und der wunsch, welcher aus gehöriger überlegung entstanden, dies wird als wurzel des rechtes angesehen.

8. Ueber die ausübung von opfer, sitte, bezähmung, sanftmuth, geben und lesen ist die höhere pflicht das <sup>1) Mn. 6.</sup> schauen des geistes durch andacht. <sup>1)</sup> <sub>73. 74.</sub>

9. Vier der Vedas und des rechts kundige sind eine <sup>1) Mn. 12.</sup> <sub>110—112</sub> versammlung (parshat) oder ein Traividya. <sup>1)</sup> Was diese sagt, das soll recht sein, oder was ein einziger <sup>2) Mn. 113.</sup> sagt, <sup>2)</sup> welcher des übergeistigen besonders kundig ist.

10. Brāhmaṇas, Kshatriyas, Vaiśyas und Śūdras sind <sup>1) Mn. 4.</sup> die kasten; die drei ersten sind zwiegeborne <sup>1)</sup>). Ihre heiligen handlungen von der besprengung bis zur beer- <sup>2) Mn. 26.</sup> digung geschehen mit Mantras <sup>2)</sup>.

11. Die empfängniss-handlung <sup>1)</sup> zur zeit der monatlichen reinigung; das Punsavana vor der bewegung des kindes; im sechsten oder achten monat die haarschlich- tung, und wenn das kind gekommen, die geburts- <sup>2) Mn. 28.</sup> handlung <sup>2)</sup>.

12. Am eilften tage die namengebung <sup>1)</sup>; im vierten monat das ausgchen <sup>2)</sup>; im sechsten monat das essen- <sup>3) Mn. 35.</sup> geben; die haarflechte <sup>3)</sup> ist zu machen nach dem ge- brauche der familie.

13. So gelangt zur beruhigung die sünde, welche aus dem samen und dem mutterleibe entspringt<sup>1</sup>). Diese handlungen sind stillschweigend zu vollziehen bei frauen<sup>2</sup>), die heirath<sup>3</sup>) aber mit Mantras.

1) Mn. 27.

2) Mn. 2.

3) Mn. 67.

14. Im achten jahre nach der empfängniss oder im achten *nach der geburt* ist die umgürting des Brähmaña zu vollziehen; bei den Rājās im eilften, bei den Vaiśyas im zwölften<sup>1</sup>); nach einigen nach der sitte der familie.

1) Mn. 2.

36—38.

15. Wenn der Guru den schüler umgürtet hat, indem er die grossen worte ausspricht, soll er ihn den Veda lesen lassen und ihn die reinheitsgebräuche lehren<sup>1</sup>).

1) Mn. 69.

16. Bei tage und in den dämmerungen soll er, die Brahmanenschnur am *rechten* ohre tragend, nach norden sehend, urin und unrath ausleeren; wenn es bei nacht ist, nach süden sehend<sup>1</sup>).

1) Mn. 50.

17. Das männliche glied anfassend, soll er aufstehen und mit erde oder aufgeschöpftem wasser unverdrossen sich so reinigen, dass er geruch und schmutz entfernt<sup>1</sup>),

1) Mn. 5.

134—136

18. Zwischen den knieen, an einem reinen orte sitzend, nach norden sehend oder nach osten, soll der zwigeborne den mund ausspülen mit der stelle der hand, welche Brahman heilig ist<sup>1</sup>).

1) Mn. 58.

19. Die wurzel des kleinen fingers, die des zeigefingers, die des daumen und die spitze der hand sind der reihe nach die heiligen stellen des Prajāpati, der väter, des brahman und der götter<sup>1</sup>).

1) Mn. 59.

20. Nachdem er dreimal wasser geschluckt, und zweimal den mund gespült, soll er die öffnungen des *kopfes* berühren<sup>1</sup>), aber mit wasser von natürlicher beschaffenheit, frei von schaum und blasen<sup>2</sup>).

1) Mn. 60.

2) Mn. 61.

21. Durch wasser, welches bis zum herzen oder bis zur kehle oder zum gaumen gelangt, werden die zwiegeborenen der reihe nach gereinigt; eine frau aber und ein Śûdra durch wasser, welches einmal mit dem gaumen  
<sup>1)</sup> <sub>2, 62.</sub> berührt wird <sup>1)</sup>.

22. Baden, abreiben des körpers unter Mantras,  
<sup>1)</sup> <sub>2, 63.</sub> welche an das wasser gerichtet sind, anhalten des athems <sup>1)</sup>), anbeten der sonne und täglich das hersagen der Gâyatrî.

23. Er soll die Gâyatrî hersagen mit ihrem haupte, die heiligen wörter voran, jedes von der silbe Om begleitet <sup>1)</sup>). Dieses anhalten des athems soll er dreimal vollziehen.

24. Nachdem er den athem angehalten und sich besprengt hat, indem er die drei Rič an das wasser hersagt <sup>1)</sup>), soll er sitzen, die Sâvitrî hersagend, gegen westen  
<sup>1)</sup> <sub>2, 106.</sub> gerichtet bis zum aufgang der sterne <sup>2)</sup>).

25. Morgens in der dämmerung soll er gegen osten gerichtet eben so stehen, bis die sonne sichtbar ist <sup>1)</sup>). Dann soll er das feueropfer der beiden dämmerungen  
<sup>2)</sup> <sub>2, 108.</sub> vollziehen <sup>2)</sup>.

26. Dann soll er die alten begrüssen, indem er sagt:  
<sup>1)</sup> <sub>2, 121. 122.</sub> „Ich, der und der, bin hier“ <sup>1)</sup>); und seinem Guru aufwarten, zu seiner lesung gesammelt.

27. Gerufen lese er <sup>1)</sup>), und übergebe jenem, was er empfangen <sup>2)</sup>), und handle stets freundlich gegen ihn, mit geist, stimme, körper und that.

28. Dankbare, nicht hassende, verständige, reine, gesunde, freundliche, sind zu unterrichten dem rechte nach;  
<sup>1)</sup> <sub>2, 109.</sub> gute, fähige, vertraute, wissen und reichthum spendende <sup>1)</sup>).

29. Stab, fell, schnur und gürtel trage er <sup>1)</sup>); unter <sup>1) Mn. 2.  
41-47.</sup> tadellosen Brähmañas <sup>2)</sup> gehe er umher um nahrung <sup>2) Mn.  
183.</sup> bittend <sup>3)</sup> zu seinem unterhalte. <sup>3) Mn.  
2, 48.</sup>

30. In der bitte um nahrung stelle der Brähmaña, Kshatriya und Vaiśya das wort „Herr!“ der reihe nach zu anfang, in die mitte und ans ende <sup>1)</sup>). <sup>1) Mn.  
2, 49.</sup>

31. Wenn er das feueropfer vollzogen, esse er, die rede hemmend, auf des Guru's erlaubniss <sup>1)</sup>), das <sup>1) Mn.  
2, 51.</sup> Apośāna voranschickend, das essen ehrend, nicht tadelnd <sup>2)</sup>). <sup>2) Mn.  
2, 54.</sup>

32. Keuschheit beobachtend esse er nicht eine speise <sup>1)</sup>), ausser in der noth. Der Brähmana esse nach belieben bei einem Śrāddha, ohne sein gelübde zu brechen <sup>2)</sup>). <sup>1) Mn.  
2, 188.</sup> <sup>2) Mn.  
2, 189.</sup>

33. (Honig, fleisch, salben, harz, harte worte, frauen, tödten lebender wesen, anblicken der sonne, unwahrheit, üble nachrede und dergleichen vermeide er <sup>1)</sup>). <sup>1) Mn. 2.  
177-179</sup>

34. Der ist sein Guru <sup>1)</sup>), welcher die heiligen handlungen verrichtet hat und ihm den Veda übergiebt. Wer ihn bloss mit der schnur umgürtet hat und ihm den Veda giebt, wird lehrer <sup>2)</sup> genannt. <sup>1) Mn.  
2, 142.</sup> <sup>2) Mn.  
2, 140.</sup>

35. Wer ihm einen theil des Veda giebt, heisst Upādhyāya <sup>1)</sup>; Ritvij <sup>2)</sup> heisst, wer die opfer verrichtet. <sup>1) Mn.  
2, 141.</sup> Diese sind der reihe nach zu ehren, die mutter aber <sup>2) Mn.  
2, 143.</sup> ist ehrwürdiger als sie <sup>3)</sup>. <sup>3) Mn.  
2, 145.</sup>

36. Keuschheit bewahre er für jeden Veda zwölf jahre, oder fünf; einige meinen, bis er die Vedas gelesen <sup>1)</sup>). <sup>1) Mn.  
2, 1.</sup> Das haarabschneiden erfolgt im sechszehnten jahre <sup>2)</sup>. <sup>2) Mn.  
2, 65.</sup>

37. Bis zum sechszehnten, zweiundzwanzigsten und vierundzwanzigsten jahre ist die äusserste zeit für die umgürting mit der schnur für Brāhmaṇas, Kshatriyas <sup>1)</sup>, <sub>2, 38.</sub> und Vaiśyas <sup>1).</sup>

38. Nach dieser zeit fallen sie, verlieren alle rechte <sup>1)</sup>, <sub>2, 39.</sub> und sind aus der Sāvitri gefallen, ausgestossen <sup>1)</sup>, wenn <sup>2)</sup>, <sub>11, 191.</sub> sie nicht das opfer der ausgestossenen <sup>2)</sup> vollziehen.

39. Weil sie zuerst von der mutter geboren werden, <sup>1)</sup>, <sub>2, 169.</sub> und zum zweiten male durch das umbinden der schnur <sup>1)</sup>, deshalb werden die Brāhmaṇas, Kshatriyas und Vaiśyas zwiegeborene genannt.

40. Mehr als opfer, busse und heilige handlungen <sup>1)</sup>, <sub>2, 166.</sub> vermag der Veda <sup>1)</sup> den zwiegeborenen das höchste heil zu bereiten.

41. Mit honig und milch sättigt der zwiegeborene die götter, und die väter mit honig und butter, welcher täglich <sup>1)</sup>, <sub>2, 107.</sub> die Rič liest <sup>1).</sup>

42. Wer die Yajush nach vermögen täglich liest, der erfreuet mit butter und Amrita die götter, und mit butter und honig die väter.

43. Der aber sättigt die götter mit Soma und butter, welcher täglich die Sāmans liest, und stellt die väter zufrieden mit honig und butter.

44. Der zwiegeborene, welcher täglich nach vermögen die Atharvans und Angiras liest, sättigt die götter mit mark, und die väter mit honig und butter.

45. Wer die unterredungen und das Purāṇa, die Nārāśansis und die gesänge, die sagen und die wissenschaften nach vermögen täglich liest,

**46.** Der sättigt die himmelsbewohner mit fleisch, milch, reiss und honig, und bewirkt befriedigung der väter durch honig und butter.

**47.** Wenn sie befriedigt sind, befriedigen sie ihn durch die herrlichen früchte aller wünsche: und was für ein opfer er liest, dessen frucht erlangt er.

**48.** Der zwiegeborene, welcher beständig die Vedas liest, erlangt einen lohn, als wenn er dreimal die mit schätzen gefüllte erde verschenkt, und den lohn der höchsten busse.

**49.** Der beständige Brahmačārin aber wohne in der Nähe seines lehrers <sup>1)</sup>); wenn dieser nicht mehr lebt, bei <sup>1)</sup> <sub>2</sub> <sup>Mn.</sup> <sub>243.</sub> seinem sohne, seiner frau <sup>2)</sup> oder seinem feuer <sup>3)</sup>. <sup>2)</sup> <sub>2</sub> <sup>Mn.</sup> <sub>247.</sub> <sup>3)</sup> <sub>2</sub> <sup>Mn.</sup> <sub>248.</sub>

**50.** Wenn er nach dieser vorschrift seinen körper züchtigt, die sinne besiegend, gelangt er zur welt des Brahman, und wird hier nicht wiedergeboren <sup>1)</sup>. <sup>1)</sup> <sub>2</sub> <sup>Mn.</sup> <sub>249.</sub>

**51.** Nachdem er dem Guru den lohn gegeben, bade er mit dessen erlaubniss <sup>1)</sup>), wenn er den Veda oder die <sup>1)</sup> <sub>2</sub> <sup>Mn.</sup> <sub>245.</sub> gelübde oder beide zu ende geführt.

**52.** Ohne die keuschheit gebrochen zu haben <sup>1)</sup>, <sup>1)</sup> <sub>2</sub> <sup>Mn.</sup> heirathe er eine frau mit guten zeichen <sup>2)</sup>, die nicht <sup>2)</sup> <sub>3</sub> <sup>Mn.</sup> <sub>4.</sub> früher verheirathet war, die er liebt, die nicht Sapinda von ihm ist <sup>3)</sup>, eine jüngere. <sup>3)</sup> <sub>3</sub> <sup>Mn.</sup> <sub>5.</sub>

**53.** Eine nicht kranke <sup>1)</sup>, die brüder hat <sup>2)</sup>, die entsprossen ist von einem manne, welcher nicht gleichen <sup>2)</sup> <sub>3</sub> <sup>Mn.</sup> <sub>11.</sub> namen und gleiche familie hat, und welche von seiten der mutter um mehr als fünf grade, von seiten des vaters um mehr als sieben grade von ihm entfernt ist <sup>3)</sup>. <sup>3)</sup> <sub>3</sub> <sup>Mn.</sup> <sub>5.</sub>

54. Aus einer durch zehn männer berühmten grossen familie von Vedakundigen, aber nicht aus einer noch so wohlhabenden, wenn sie mit erblichen krankheiten be-  
<sup>1)</sup> <sub>3. Mn. 6. 7.</sub> haftet ist <sup>1)</sup>.

<sup>1)</sup> <sub>3. Mn. 8.</sub> 55. Mit denselben eigenschaften begabt <sup>1)</sup>, von gleicher kaste, Vedakundig, sei der bräutigam, sorgfältig in der mannbarkeit geprüft, jung, verständig, bei den leuten beliebt.

<sup>1)</sup> <sub>3. Mn. 13.</sub> 56. Was gesagt wird <sup>1)</sup>: „Die zwiegeborenen können aus den Śūdras eine frau nehmen,“ das ist nicht meine <sup>2)</sup> <sub>3. Mn. 8.</sub> meinung, weil in ihr das eigene selbst geboren wird <sup>2)</sup>.

57. Drei frauen in der folge der kasten, zwei und eine sind der reihe nach für den Brāhmaṇa, Kshatriya und Vaiśya; eine seiner kaste für den Śūdra.

58. Brāhma heisst die ehe, wenn die braut, nach vermögen geschmückt, dem bräutigam gegeben wird,

<sup>1)</sup> <sub>3. Mn. 27.</sub> nachdem man ihn eingeladen hat <sup>1)</sup>. Der in ihr geborne <sup>2)</sup> <sub>3. Mn. 37.</sub> sohn reinigt nach beiden seiten einundzwanzig männer <sup>2)</sup>.

<sup>1)</sup> <sub>3. Mn. 28.</sub> 59. Wenn die braut dem opfernden Ritvij gegeben <sup>2)</sup> <sub>3. Mn. 29.</sub> wird, heisst die ehe Daiva <sup>1)</sup>; wenn er ein rinderpaar <sup>3)</sup> <sub>3. Mn. 38.</sub> empfängt, Ārsha <sup>2)</sup>. Der sohn, welcher in der ersteren geboren wird, reinigt vierzehn, in der letzteren sechs <sup>3)</sup>.

60. Wenn die braut dem bewerber gegeben wird <sup>1)</sup> <sub>3. Mn. 30.</sub> mit den worten: „vollzieht mit einander die pflichten“ <sup>1)</sup>, so heisst die ehe Kāya. Der darin geborne sohn reinigt sechs und sechs familienglieder und sich selbst <sup>2)</sup>.

<sup>1)</sup> <sub>3. Mn. 31.</sub> 61. Die Āsura-ehe wird geschlossen durch annehmen von gut <sup>1)</sup>; die Gāndharva durch gegenseitiges <sup>2)</sup> <sub>3. Mn. 32.</sub> übereinkommen <sup>2)</sup>; die Rākshasa durch rauben im kampf <sup>3)</sup>; <sup>3) Mn. 33.</sup> die Paiśāča durch betrügen des mädchens <sup>4)</sup>.

62. Der bräutigam muss die hand der braut fassen, wenn sie aus gleicher kaste ist <sup>1)</sup>); eine Kshatriyā soll einen <sup>1)</sup> <sub>3, 43.</sub> pfeil halten, eine Vaiśyā soll einen stachelstock nehmen, wenn sie einen mann der ersten kaste heirathen <sup>2)</sup>). <sub>3, 44.</sub>

63. Der vater, der grossvater, der bruder <sup>1)</sup>), ein männlicher verwandter und die mutter sind diejenigen, welche das mädchen *dem bräutigam* übergeben. Wenn von diesen der frühere gestorben ist, so tritt der nächst folgende ein, wenn er in gesundem zustande ist. <sup>1)</sup> <sub>5, 151.</sub>

64. Wer sie nicht zur ehe giebt <sup>1)</sup>), der ladet bei jeder <sup>1)</sup> <sub>9, 4.</sub> monatlichen reinigung die schuld einer tödtung der leibesfrucht auf sich. Ist aber niemand da, der sie zur ehe geben kann, so soll das mädchen selbst einen passlichen bräutigam wählen <sup>2)</sup>). <sub>2) Mn. 9, 90. 91.</sub>

65. Einmal wird das mädchen *dem manne* gegeben <sup>1)</sup>); <sub>1) Mn. 9, 47.</sub> wer sie wieder wegnimmt <sup>2)</sup>), verdient die strafe eines die- <sub>2) Mn. 9, 71.</sub> bes. Doch darf er die gegebene nehmen, wenn ein besserer bräutigam als der frühere kommt.

66. Wer ein mädchen zur ehe giebt, ohne einen fehler, welchen sie hat, angezeigt zu haben <sup>1)</sup>), soll die höchste strafe bezahlen; eben so, wer ein fehlerloses mädchen verlässt <sup>2)</sup>). Wer ihr aber fälschlich fehler vorwirft, soll hundert Pañas bezahlen <sup>3)</sup>. <sub>1) Mn. 8, 205. 224. 9, 72. 73.</sub> <sub>2) Mn. 8, 389. 9, 72.</sub> <sub>3) Mn. 8, 225.</sub>

67. Eine unverletzte oder verletzte, welche wiederum nach den heiligen gebräuchen heirathet <sup>1)</sup>), heisst eine wiederverheirathete <sup>2)</sup>). Eine zügellose heisst diejenige, welche <sup>2)</sup> <sub>5, 163.</sub> ihren mann verlässt und aus lust zu einem manne gleicher kaste geht. <sub>1) Mn. 9, 176.</sub>

68. Einer frau, welche keinen sohn hat, soll, um einen sohn zu erzeugen, auf des Guru's geheiss ihr schwager oder ein mann, der durch den opferkuchen verwandt ist, oder

<sup>1)</sup> Mn. 9,  
59. 60.  
69.

ein mann desselben stammes, mit butter gesalbt nahen <sup>1</sup>).

69. Er nahe ihr, bis sie schwanger ist; wenn er es anders thut, ist er ein gefallener. Der auf diese art er-

<sup>1)</sup> Mn. 9,  
167.

zeugte sohn ist sein Kshetraja <sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> Mn. 5,  
164. 9,  
30.

70. Eine ungetreue frau <sup>1</sup>) soll der mann wohnen lassen, ihrer würde beraubt, schmutzig, nur zur nothdurft essend, hart behandelt, auf dem fussboden schlafend.

71. Soma gab den Frauen glanz, ein Gandharba gab ihnen eine schöne stimme, Agni allgemeine reinheit; deshalb sind die Frauen rein.

<sup>1)</sup> Mn. 9,  
5. 90.

72. Von einer untreue wird die frau rein durch die monatliche reinigung; wenn sie schwanger wird, so ist ihre entlassung angeordnet; eben so wenn sie ihre leibesfrucht oder ihren mann tödtet <sup>1</sup>), oder eine grosse sünde begeht.

<sup>1)</sup> Mn. 9,  
80. 82.

73. Eine frau, welche berauschende getränke trinkt, krank, zänkisch, unfruchtbar, verschwenderisch ist und hässlich spricht, oder welche nur töchter gebiert, ist durch eine andere zu ersetzen; eben so diejenige, welche ihren mann

hasst <sup>1</sup>).

74. Eine ersetzte muss der mann ernähren, sonst ist es grosse sünde. Wo ehegatten freundlich gegen einander sind, da gedeihen die drei gegenstände des strebens der menschen: *tugend, reichthum, liebe*.

<sup>1)</sup> Mn. 5,  
151. 156.  
157. 160.  
9. 65.

75. Die frau, welche, mag ihr mann gestorben sein oder leben, keinem anderen nahet <sup>1</sup>), erlangt hier ruhm, und freuet sich mit Umâ.

76. Wer eine frau verlässt, welche seinen befehlen gehorcht, willig ist, treffliche söhne gebiert und freundlich spricht, soll den dritten theil seines vermögens bezahlen, und, wenn er kein vermögen hat, die frau ernähren <sup>1</sup>).  
1) Mn. 9, 96.

77. Frauen müssen das wort ihres mannes thun <sup>1</sup>); das ist die höchste pflicht der frau.) Bis zu seiner reinigung muss sie ihn erwarten, wenn er von einer grossen sünde bekleckt ist.  
1) Mn. 5, 154, 155. 9, 29.

78. Weil uns welten, unendlichkeit und erreichung des himmels durch sohn, enkel und urenkel zu theil werden <sup>1</sup>), deshalb muss man die frauen ehren und wohl bewachen.  
1) Mn. 9, 137.

79. Sechszehn nächte sind die periode der frauen <sup>1</sup>); innerhalb derselben soll der mann in den graden nächten <sup>2</sup>) sie besuchen, als Brahmačārin <sup>3</sup>); die knoten <sup>4</sup>) und die vier ersten tage <sup>5</sup>) vermeide er.  
1) Mn. 3, 46.  
2) Mn. 3, 48.  
3) Mn. 3, 50.  
4) Mn. 3, 45, 4, 128.  
5) Mn. 3, 47.

80. So zu seiner frau gehend, welche abgemagert ist, vermeide der mann die sternbilder Maghā und Mūla, wenn der mond glücklich steht, einmal, und erzeuge einen sohn, der gute zeichen trägt.

81. Oder er folge seiner lust <sup>1</sup>), des segens der frauen <sup>1) Mn. 3, 45.</sup> gedenkend, und sich nur seiner eigenen frauen erfreuend; denn die frauen sollen gehütet werden <sup>2</sup>).  
2) Mn. 9, 6, 9.

82. Von dem gemahl, den brüdern, dem vater, den väterlichen verwandten, schwiegermutter, schwiegervater und schwägern, und von allen verwandten sind die frauen zu ehren durch schmuck, kleidung und essen <sup>1</sup>).  
1) Mn. 3, 55, 59.

83. Sie aber, das hausgeräthe in ordnung haltend, geschickt, heiter, ausgaben meidend <sup>1</sup>), erzeige ihren schwiegereltern verehrung, ihrem gatten ergeben.  
1) Mn. 5, 150.

84. Spiel, schmuck des körpers, besuch von gesellschaften und festen, gelächter und gehen in fremde häuser  
1) Mn. 9. 75. vermeide sie, wenn ihr gatte verreist ist <sup>1</sup>).

85. Der vater soll sie schützen als mädchen, der gatte als verheirathete, die söhne aber im alter; wenn diese fehlen, ihre verwandten; niemals soll die frau von sich selbst  
1) Mn. 5. 148. 9. 3. abhängen <sup>1</sup>).

86. Die, welche ohne gatten ist, soll nicht getrennt sein von vater, mutter, sohn, bruder, schwiegermutter, schwiegervater, oder mütterlichem onkel, sonst zieht sie sich tadel zu.

87. Auf das, was ihrem gatten lieb und heilsam ist, be-  
1) Mn. 5. 166. dacht, wohlgesittet, die sinne zügelnd, erlangt sie hier ruhm <sup>1</sup>)  
 — und nach dem tode das höchste glück. >

88. Wenn der mann eine frau gleicher kaste hat, lasse  
1) Mn. 9. 86. er nicht eine andere eine heilige handlung vollziehen <sup>1</sup>).  
 Hat er mehrere gleicher kaste, so soll keine andere als die älteste die heilige vorschrift vollbringen.

89. Wenn der gatte die gattin, welche die pflichten der kaste vollzog, im feuer verbrannt hat, nehme er der vor-  
1) Mn. 5. 167. 168. schrift gemäss eine andere frau und *anderes* feuer <sup>1</sup>), ohne zu zögern.

90. Von männern gleicher kaste undfrauen gleicher kaste <sup>1</sup>) werden in tadellosen ehen söhne gleicher kaste er-  
2) Mn. 3. 15. zeugt, welche die familie fortpflanzen <sup>2</sup>).

91. Von einem Brâhmaña wird erzeugt mit einer Kshatriyâ ein Mûrdhâvasikta, mit der frau eines Vaiśya ein Ambashta <sup>1</sup>), mit einer Sûdrî ein Nishâda oder auch ein  
1) Mn. 8. 10. Pâraśava <sup>1</sup>).

„92. Von einem Kshatriya kommen mit einer Vaiśyā und Sūdrī als söhne ein Māhishya und Ugra <sup>1)</sup>; von einem Vaiśya <sup>1) Mn. 9.</sup> aber mit einer Sūdrī ein Karaṇa <sup>2)</sup>). Dies ist das gesetz, <sup>2) Mn. 22.</sup> welches über die verheiratheten frauen verkündet worden.

„93. Von einer Brāhmaṇī stammt mit einem Kshatriya ein Sūta <sup>1)</sup>; mit einem Vaiśya ein Vaidehaka <sup>1)</sup>; mit einem Sūdra <sup>1) Mn. 11.</sup> aber ein Cāndāla <sup>2)</sup>), welcher aus allem rechte ausgestos- <sup>2) Mn. 12.</sup> sen ist.

„94. Eine Kshatriyā erzeugt mit einem Vaiśya einen Māgadha <sup>1)</sup>; mit einem Sūdra einen Kshattrī <sup>2)</sup>). Eine Vaiśyā <sup>1) Mn. 10, 11.</sup> erzeugt mit einem Sūdra einen Āyogava <sup>2)</sup> als söhn. <sup>2) Mn. 12.</sup>

„95. Von einem Māhishya wird mit einer Karanī ein Rathakāra erzeugt. Alle schlechten nennt man gegen den strich geborne; die guten aber mit dem striche geborne <sup>1)</sup>. <sup>1) Mn. 10, 13.</sup>

96. Die höhere kaste wird ihnen in der siebenten <sup>1)</sup> oder <sup>1) Mn. 10, 64.</sup> fünften Generation zu theil. Durch verkehrte beschäftigung <sup>2)</sup> <sup>2) Mn. 24.</sup> wird ihnen gleichheit. Höher oder niedriger sind sie, wie die früheren.

97. Das opfer, welches die gesetzbücher vorschreiben, soll der haushälter täglich in dem hochzeitsfeuer <sup>1)</sup> vollziehen, <sup>1) Mn. 3, 67, 84.</sup> oder in dem feuer, welches er zur zeit der erbtheilung empfangen; das durch die Vedas vorgeschriebene opfer <sup>2)</sup> aber <sup>2) Mn. 4, 14, 21, 25.</sup> in dem opferfeuer.

98. Wenn er die sorge für den körper beseitigt, und die reinigungsvorschriften erfüllt, verrichte der Brāhmaṇa die morgenandacht, nachdem er vorher die zähne gereinigt <sup>1)</sup>. <sup>1) Mn. 4, 152.</sup>

99. Nachdem er die feuer verehrt, spreche er die sprüche an die sonne aufmerksam, und lerne den sinn der Vedas und mannichfache bücher <sup>1)</sup>. <sup>1) Mn. 3, 75, 4, 19.</sup>

<sup>1) Mn. 4,</sup>  
<sup>153.</sup> 100. Dann nahe er dem herrscher <sup>1)</sup>, der erreichung des  
<sup>2) Mn. 4,</sup>  
<sup>152.</sup> lebensunterhaltes wegen; und nachdem er gebadet <sup>2)</sup>, sät-  
tige und verehre er die götter und die väter.

<sup>1) Mn. 3,</sup>  
<sup>74.2. 88.</sup> 101. Zur Vollziehung des leisen opfers <sup>1)</sup> lese er leise  
die Vedas, das Atharva, die Purâñas und Itihâsas, nach ver-  
mögen, und die wissenschaft vom höchsten geiste.

102. Das spendenopfer, die svadhâ, das brandopfer, die  
lesung und die bewirthung der gäste sind die grossen opfer  
an die Wesen, die ahnen, die unsterblichen, das Brahma  
<sup>1) Mn. 3,</sup>  
<sup>70.4. 21.</sup> und an die menschen <sup>1)</sup>.

103. Von der speise, welche von dem opfer an die götter  
übrig bleibt, nehme er die spende an die wesen, und werfe  
<sup>1) Mn. 3,</sup>  
<sup>90. 92.</sup> speise auf die erde für die hunde, Cândâlas und krähen <sup>1)</sup>.

104. Speise ist den ahnen und menschen täglich zu  
<sup>1) Mn. 3,</sup>  
<sup>80.</sup> geben <sup>1)</sup> und wasser; die lesung vollziehe er täglich <sup>2)</sup>; nicht  
<sup>2) Mn. 3,</sup>  
<sup>81.</sup> kuche er speise für sich <sup>3)</sup>.

105. Nachdem sie kindern, einer beim vater wohnenden  
verheiratheten tochter, alten, schwangern, kranken, jung-  
frauen, gästen und dienern zu essen gegeben, sollen mann  
<sup>1) Mn. 3,</sup>  
<sup>114.</sup> und frau das übrige essen <sup>1)</sup>.

106. Der essende zwiegeborene soll durch verrichtung  
des Apośâna vor und nach dem essen bewirken, dass die  
speise nicht entblösst und unvergänglich ist.

107. Gastfreundschaft <sup>1)</sup> ist nach kräften zu erweisen,  
<sup>2) Mn. 3,</sup>  
<sup>99.</sup> nach der reihe der kasten <sup>2)</sup>; ein gast ist auch abends auf-  
<sup>107.</sup>  
<sup>112.</sup>

<sup>3) Mn. 3,</sup>  
<sup>106.</sup> zunehmen <sup>3)</sup> mit rede, boden, gras und wasser <sup>4)</sup>.

108. Einem bettler und einem Brahmačârin <sup>1)</sup> soll er,  
<sup>4) Mn. 3,</sup>  
<sup>101.</sup> nachdem er ihn begrüsst, almosen geben; freunden, ver-  
<sup>1) Mn. 3,</sup>  
<sup>94.</sup> schwägerten und verwandten <sup>2)</sup>, welche zur zeit kommen,  
gebe er zu essen.

109. Einen grossen ochsen oder eine grosse ziege biete er einem vedakundigen an; empfang, sitz, süsse speise und freundliche rede <sup>1)</sup>).

<sup>1)</sup> Mn. 3,  
90. 101.  
4. 29.

110. Einmal im jahre sind zu bewirthen der haushälter, lehrer und herrscher, ein freund und der schwiegersohn <sup>1)</sup>); <sup>1)</sup> Mn. 3,  
119. der opferpriester aber bei jedem opfer.

111. Ein reisender ist als gast anzusehen und ein Brāhmaṇa, der den Veda bis zu ende kennt <sup>1)</sup>). Diese beiden <sup>1)</sup> Mn. 3,  
30. soll der haushälter ehren, welcher Brahma's welt zu erreichen wünscht.

112. Er finde nicht gefallen an mahlzeiten bei fremden <sup>1)</sup>), <sup>1)</sup> Mn. 3,  
104. ausser wenn ein untadelhafter ihn einladet. Er vermeide unbesonnenheit der rede, der hände und der füsse <sup>2)</sup>), und <sup>2)</sup> Mn. 4,  
177. unmässiges essen <sup>3)</sup>).

113. Einen vedakundigen gast, der gesättigt ist, begleite er bis zur grenze. Den übrigen theil des tages sitze er mit unterrichteten und lieben verwandten.

114. Nachdem er die abendandacht vollzogen, den feuern geopfert und sie verehrt und, von der dienerschaft umgeben, gegessen, nicht zur übersättigung, gehe er schlafen.

115. In der Brahma-stunde stehe er auf und gedenke an sein wohl <sup>1)</sup>). Tugend, nutzen und vergnügen, jedes zu <sup>1)</sup> Mn. 4,  
92. seiner zeit, bemühe er sich nach kräften nicht zu vernachlässigen.

116. Die menschen sind wegen wissenschaft, thaten, alters, verwandten und reichthumes der reihe nach zu ehren <sup>1)</sup>). Wenn er diese in grossem masse besitzt, verdient auch ein Śūdra im greisenalter achtung <sup>2)</sup>).

<sup>1)</sup> Mn. 2,  
136.  
<sup>2)</sup> Mn. 2,  
137.

117. Einem alten, einem belasteten, einem fürsten, einem haushalter, einer frau, einem kranken und einem im wagen fahrenden soll er auf der strasse platz machen<sup>1</sup>). Ein fürst ist von jenen zu ehren, ein haushalter aber vom fürsten<sup>2</sup>).

118. Opfern, lesen und schenken kommt dem Vaiśya und Kshatriya zu<sup>1</sup>); dem Brâhmaṇa ausserdem noch das empfangen, und andere opfern und lesen zu lassen<sup>2</sup>).

119. Die hauptsächliche that des Kshatriya ist die beschützung der menschen; wucher, ackerbau, handel und viehzucht die des Vaiśya<sup>1</sup>).

120. Die des Sûdra, gehorsam gegen die zwiegeborenen<sup>1</sup>); wenn er dadurch nicht leben kann, werde er kaufmann, oder lebe durch verschiedene künste, für das wohl der zwiegeborenen sorgend<sup>2</sup>).

121. An seiner gattin freude habend, rein, die diener erhaltend, an der vollziehung der todtenopfer sich freuend, versäume er nicht die fünf opfer mit dem spruche, welcher mit dem worte: „verehrung!“ beginnt.

122. Nicht verletzen, wahrheit, nicht stehlen, reinheit zügelung der sinne<sup>1</sup>), freigebigkeit, bezähmung<sup>2</sup>), milde, geduld<sup>3</sup>) sind pflichten aller menschen.

123. Er übe ein betragen aus, welches angemessen ist seinem alter, verstande, reichthum, seiner rede, kleidung, vedakunde, familie und seinen thaten<sup>1</sup>); ein aufrichtiges, nicht unwürdiges<sup>2</sup>).

124. Der zwiegeborene, welcher lebensunterhalt auf drei jahre oder auf längere zeit hat, soll den Soma trinken<sup>1</sup>). Die dem Soma vorhergehenden opfer vollziehe derjenige, welcher lebensunterhalt auf ein jahr hat.

125. Das Soma-opfer ist alle jahre zu vollziehen, das viehopfer auch noch alle halbjahre; ausserdem ist das ernteopfer zu vollziehen, und die viermonatlichen opfer<sup>1)</sup>.

<sup>1)</sup> Mn. 4.  
26. 6. 10.

126. Wenn diese nicht möglich sind, so vollziehe der zwiegeborne das Viśvānara -opfer<sup>1)</sup>. Ein opfer, welches ihm frucht bringen soll, vollziehe er nie mangelhaft, so lange er vermögen hat.

127. Als Cāndāla wird er wiedergeboren, wenn er das zum opfer nöthige von einem Śūdra erbittet<sup>1)</sup>. Wenn er das zum opfer empfangene nicht giebt, so wird er ein geier oder eine krähe<sup>2)</sup>.

<sup>1)</sup> Mn. 11.  
24.  
<sup>2)</sup> Mn. 11.  
23.

128. Er habe einen speicher voll getreide, oder gefässer voll, oder auf drei tage, oder nicht auf den folgenden tag<sup>1)</sup>, oder er lebe vom ährenlesen<sup>2)</sup>. Von diesen ist jedesmal der spätere der bessere<sup>3)</sup>.

<sup>1)</sup> Mn. 4.  
7.  
<sup>2)</sup> Mn. 4.  
10.  
<sup>3)</sup> Mn. 4.  
8.

129. Er suche nicht reichthum zu erwerben, welcher sein Veda-studium stört<sup>1)</sup>, noch von jedem ohne unterschied, auch nicht durch verbotene beschäftigung<sup>2)</sup>, sondern er sei immer zufrieden<sup>3)</sup>.

<sup>1)</sup> Mn. 4.  
17.  
<sup>2)</sup> Mn. 4.  
13.  
<sup>3)</sup> Mn. 4.  
12.

130. Von einem könige, einem schüler oder einem manne, für den er opfert, suche er geld zu erlangen, wenn er von hunger gequält wird<sup>1)</sup>. Scheinheilige, zweifler, ketzer und heuchler vermeide er<sup>2)</sup>.

<sup>1)</sup> Mn. 4.  
33.  
<sup>2)</sup> Mn. 4.  
30.

131. Er sei mit weissen gewändern bekleidet, mit kurzen haaren, bart und nägeln, rein<sup>1)</sup>; er esse nicht in gegenwart seiner frau<sup>2)</sup>; nicht wenn er nur ein gewand trägt<sup>3)</sup>, und nicht stehend.

<sup>1)</sup> Mn. 4.  
35.  
<sup>2)</sup> Mn. 4.  
43.  
<sup>3)</sup> Mn. 4.  
45.

132. Er unternehme nichts gefährliches<sup>1)</sup>, spreche nicht ohne ursache unangenehmes, nicht unheilsames noch un-wahres<sup>2)</sup>; er sei kein dieb und kein wucherer<sup>3)</sup>.

<sup>1)</sup> Mn. 4.  
54. 60.  
77 u. a.  
<sup>2)</sup> Mn. 4.  
138.  
<sup>3)</sup> Mn. 10.  
117.

133. Er trage gold, die brâhmañenschnur, einen rohrstab

<sup>1) Mn. 4.</sup>  
<sup>36.</sup> und einen wassertopf<sup>1)</sup>, und gehe bei einem götterbilde,  
einem erdhügel, einer kuh, einem Brâhmaña und bei grossen  
<sup>2) Mn. 4.</sup>  
<sup>39.</sup> bäumen immer so vorbei, dass sie zu seiner rechten bleiben<sup>2)</sup>.

134. Er lasse nicht seinen urin in einen fluss, auf einen  
schatten, einen weg, in eine kuhhürde, in wasser noch in  
asche, noch auch gegen feuer, die sonne, eine kuh, den  
<sup>1) Mn. 4.</sup>  
<sup>45-52.</sup> mond, die dämmerung, wasser<sup>3)</sup> oder einen Brâhmaña<sup>4)</sup>.

<sup>1) Mn. 4.</sup>  
<sup>37.</sup> 135. Er sehe nicht die sonne an<sup>1)</sup>, noch eine nackte

<sup>2) Mn. 4.</sup>  
<sup>53.</sup> frau<sup>2)</sup>, oder eine, die eben den beischlaf vollzogen, auch

<sup>3) Mn. 4.</sup>  
<sup>77.</sup> nicht urin oder unrath<sup>3)</sup>, oder, wenn er unrein ist, den Râhu<sup>4)</sup>

<sup>4) Mn. 4.</sup>  
<sup>37.</sup> oder die sterne.

136. „Dass mir dieser donnerkeil“ u. s. w. dieses ganze  
Mantra aussprechend, gehe er, wenn es regnet, unverhüllt,  
und schlafe nicht mit dem kopfe nach westen.)

<sup>1) Mn. 4.</sup>  
<sup>56.</sup> 137. Speichel, blut, unrath, urin und samen werfe er

<sup>2) Mn. 4.</sup>  
<sup>53.</sup> nicht ins wasser<sup>1)</sup>, die füsse wärme er nicht am feuer<sup>2)</sup>,

<sup>3) Mn. 4.</sup>  
<sup>64.</sup> noch springe er über dasselbe<sup>3)</sup>.

<sup>1) Mn. 4.</sup>  
<sup>63.</sup> 138. Wasser trinke er nicht mit der hand<sup>1)</sup>, einen

<sup>2) Mn. 4.</sup>  
<sup>57.</sup> schlafenden wecke er nicht<sup>2)</sup>, nicht spiele er mit würfeln<sup>3)</sup>

<sup>3) Mn. 4.</sup>  
<sup>74.</sup> oder mit gesetzwidrigen dingen, und schlafe nicht zusammen mit kranken.

139. Verbotene that meide er, den rauch eines scheiterhaufens<sup>1)</sup> und das schwimmen über einen fluss<sup>2)</sup>, so wie das stehen auf haaren, asche, spreu, kohlen und schädeln<sup>3)</sup>.

<sup>1) Mn. 4.</sup>  
<sup>69.</sup> 140. Eine trinkende kuh zeige er nicht an<sup>1)</sup>, nicht gehe

<sup>2) Mn. 4.</sup>  
<sup>73.</sup> er irgendwo hinein, ausser durch die thüre<sup>2)</sup>; nicht nehme

<sup>3) Mn. 4.</sup>  
<sup>84.</sup> er etwas an von einem könige<sup>3)</sup>, welcher habgierig ist und

<sup>4) Mn. 4.</sup>  
<sup>87.</sup> die heiligen vorschriften nicht befolgt<sup>4)</sup>). >

141. In bezug auf annahme eines geschenkes sind ein fleischer, ein ölmüller, ein branntweinverkäufer, ein öffentliches mädchen, ein könig, jeder der reihe nach zehnmal schlechter als der vorhergende <sup>1</sup>). >

1) Mn. 4,  
86. 86.

142. Die vorbereitung zur Veda-lesung am vollmondtage des Śrāvaṇa, unter dem gestirne Śrāvaṇa, oder unter dem gestirne Hasta, wenn kräuter da sind, am fünften des Śrāvaṇa <sup>1</sup>).

1) Mn. 4,  
95.

143. Im monat Pausha, unter dem gestirne Rohiṇī oder auch am achten tage, vollziehe er der vorschrift gemäss ausserhalb *des ortes*, nahe am wasser, die schenkung (utsarga) der Vedas <sup>1</sup>).

1) Mn. 4,  
96.

144. Drei tage ist keine lesung, wenn ein schüler, ein opferpriester, ein Guru oder ein verwandter gestorben <sup>1</sup>), oder nach der vorbereitung und schenkung <sup>2</sup>), oder wenn <sup>2) Mn. 4,  
119.</sup> einer, der dieselbe abtheilung liesst, gestorben.

145. In der dämmerung <sup>1</sup>), beim donner <sup>2</sup>), orkan, erdbeben, herabfallen von feuer <sup>3</sup>) oder wenn er einen Veda vollendet, so ist einen tag und nacht keine lesung, und eben so, wenn er ein Āraṇyaka gelesen <sup>4</sup>).

1) Mn. 4,  
113.

2) Mn. 4,  
103.

3) Mn. 4,  
106. 106.

4) Mn. 4,  
123.

146. Am fünfzehnten, vierzehnten, achtcn <sup>1</sup>), bei Rāhus geburt <sup>2</sup>), in den zwischenräumen zwischen zwei jahreszeiten <sup>3</sup>), und wenn er ein ahnenopfer gegessen oder empfan- gen hat <sup>4</sup>).

1) Mn. 4,  
113.

2) Mn. 4,  
110.

3) Mn. 4,  
119.

4) Mn. 4,  
116.

147. Wenn ein vieh, oder ein frosch, ein ichneumon, ein hund, eine schlange, eine katze oder maus zwischen die lesenden läuft, so ist einen tag und nacht keine lesung <sup>1</sup>), eben so, wenn Indra's fahne herabgenommen oder aufgerichtet wird.

<sup>1) Mn. 4,</sup> <sup>115.</sup> **148.** Beim laute eines hundes, schakals, esels <sup>1)</sup>), einer  
<sup>2) Mn. 4,</sup> <sup>123.</sup> eule, des Sâma - Vedas <sup>2)</sup>), eines pfeiles <sup>3)</sup> und eines ge-  
<sup>3) Mn. 4,</sup> <sup>113.</sup> quälten <sup>4)</sup>), so wie in der nähe von unreinen, einem leich-  
<sup>4) Mn. 4,</sup> <sup>108.</sup> <sup>99.</sup> quälten <sup>4)</sup>), einem Sûdra <sup>5)</sup>), einem mann der niedrigsten kaste,  
<sup>6) Mn. 4,</sup> <sup>116.</sup> einem kirchhofe <sup>6)</sup> und einem aus der kaste gestossenen.

<sup>1) Mn. 4,</sup> <sup>127.</sup> **149.** Wenn der ort unrein ist oder er selbst <sup>1)</sup>), bei wie-  
<sup>2) Mn. 4,</sup> <sup>106.</sup> derholtem blitz und donner <sup>2)</sup>), wenn seine hände nach dem  
<sup>3) Mn. 4,</sup> <sup>121.</sup> essen feucht sind <sup>3)</sup>), im wasser <sup>4)</sup>), um mitternacht <sup>4)</sup>), bei  
<sup>4) Mn. 4,</sup> <sup>109.</sup> <sup>122.</sup> heftigem winde <sup>5)</sup>).

<sup>1) Mn. 4,</sup> <sup>115.</sup> **150.** Wenn es staub regnet <sup>1)</sup>), wenn die himmelsgegen- .  
<sup>2) Mn. 4,</sup> <sup>113.</sup> den in feuer stehen <sup>1)</sup>), in den dämmerungen <sup>2)</sup>), bei nebel <sup>2)</sup>),  
<sup>3) Mn. 4,</sup> <sup>107.</sup> bei gefahren, im laufen, bei hässlichem geruche <sup>3)</sup>), wenn  
ein ausgezeichneter ins haus gekommen ist.

\ **151.** Wenn er sich auf einem esel, kamel, wagen, ele-  
phant, pferd, schiff, baume oder in einer unfruchtbaren  
<sup>1) Mn. 4,</sup> <sup>120.</sup> gegend befindet <sup>1)</sup>). Diese sieben und dreissig fâlle werden  
erwähnt, in welchen, so lange sie dauern, keine lesung  
stattfinden soll.

\ **152.** Er trete nicht in den schatten eines götterbildes,  
<sup>1) Mn. 4,</sup> <sup>130.</sup> opferpriesters, haushälters, lehrers <sup>1)</sup> oder einer fremden  
<sup>2) Mn. 4,</sup> <sup>132.</sup> frau, noch auf blut, unrath, urin, auswurf, salbe und dgl. <sup>2)</sup>).

<sup>1) Mn. 4,</sup> <sup>135.</sup> **153.** Ein Brâhmaña, eine schlange, ein Kshatriya <sup>1)</sup> und  
das eigene selbst sind niemals gering zu achten; bis zum  
<sup>2) Mn. 4,</sup> <sup>137.</sup> tode strebe man nach glück <sup>2)</sup>), und berühre niemandes ge-  
heimniss.

**154.** Ueberbleibsel, unrath, urin und fusswasser ent-  
<sup>1) Mn. 4,</sup> <sup>151.</sup> ferne er weit <sup>1)</sup>); die in den Vedas und gesetzbüchern ge-  
<sup>2) Mn. 4,</sup> <sup>155.</sup> botene handlung vollziehe er genau <sup>2)</sup>.

155. Eine kuh, einen Brâhmaña, feuer <sup>1)</sup>) und speise <sup>1) Mn. 4,  
142.</sup> berühre er nicht, wenn er unrein ist, und nicht mit dem fusse <sup>2)</sup>); er tadle und schlage nicht; den sohn und schüler <sup>2) Mn. 3,  
229.</sup> darf er schlagen <sup>3).</sup> <sup>3) Mn. 4,  
164. 8,  
299.</sup>

156. Mit that, geist und rede thue er sorgfältig, was recht ist; was nicht zum himmel führt und den menschen verhasst ist, thue er aber nicht, auch wenn es recht ist.

157. Mit mutter, vater, gast, bruder, schwester, schwägern, mütterlichen oheims, alten, kindern, kranken, lehrern, arzt, untergebenen und verwandten,

158. Dem opferpriester, hauspriester, kindern, gattin, dienern und leiblichen verwandten zank vermeidend, erwirbt der haushälter alle welten <sup>1).</sup> <sup>1) Mn. 4,  
180—184</sup>

159. In fremden wassern bade er nicht <sup>1)</sup>), ohne fünf opferkuchen dargebracht zu haben; er bade in flüssen, teichen, seen und wasserfällen <sup>2).</sup> <sup>2) Mn. 4,  
203.</sup>

160. Fremdes lager, sitz, garten, haus und fuhrwerk meide er, wenn sie ihm nicht gegeben werden <sup>1)</sup>;<sup>2) er esse nicht speise</sup> <sup>1) Mn. 4,  
202.</sup> eines menschen, der das feuer entbehrt, ausser in der noth.

161. Noch speise von geizigen, gebundenen, räubern, eunuchen, schauspielern, rohrarbeitern, angeklagten, wucherern, freudenmädchen und priestern die für viele opfern;

162. Aerzten, kranken, zornigen, ausschweifenden frauen, thoren, feinden, grausamen, fürchterlichen, gefallenen, ausgestossenen, heuchlern und männern welche überbleibsel essen;

163. Von frauen ohne mann, goldarbeitern, männern die in der gewalt ihrer frau sind, und priestern welche für ein dorf opfern, waffenhändlern, schmieden, webern und hundezüchtern.)

164. Gewaltthägigen, königen, färbern, undankbaren, solchen die vom tödten leben, wäschern, branntweinhändlern, und männern bei denen ein liebhaber ihrer frau im hause wohnt;

165. Anklägern, lügen, ölhändlern und lobsängern. Von diesen ist keine speise zu essen, noch auch von einem manne, der Soma verkauft.

166. Unter den Sûdras sind ein diener, ein kuhhirte, ein freund der familie, ein ackerbauer diejenigen, deren speise er essen darf, so auch ein barbier und wer sich ihm <sup>12 Mn. 4.</sup> zu eigen übergiebt <sup>1).</sup> <sub>253.</sub>

167. Speise die ihm ohne ehrerbietung gegeben, fleisch, was nicht geopfert ist, worauf sich läuse finden, speise die sauer geworden, die eine nacht hindurch gestanden, übrig-gelassene, von einem hunde berührte, von einem gefallenen angesehene;

168. Speise die von einer frau während der menstruation berührt ist, ausgebotene, für einen anderen bestimmte <sup>12. aloba  
161—168  
vgl. Mn.</sup> speise vermeide er; von einer kuh berochene, von einem <sup>4. 206—  
217.</sup> vogel übrig gelassene, absichtlich mit dem fusse berührte <sup>1).</sup>

169. Speise welche eine nacht hindurch gestanden, ist essbar, nachdem sie mit fett vermischt worden, wenn <sup>12 Mn. 5.  
24.</sup> sie auch lange zeit gestanden <sup>1);</sup> was aber aus weizen, <sup>2) Mn. 5.  
25.</sup> gerste oder milch bereitet ist, auch ohne fett <sup>2).</sup>

170. Die milch einer kuh welche vom bullen besprungen ist, oder welche vor noch nicht zehn tagen gekalbt hat, oder deren kalb gestorben, meide er; eben so milch von <sup>12 Mn. 5.  
8. 9.</sup> kamelen, von einhufern, frauen, waldthieren und schafen <sup>1).</sup>



171. Eben so butter die zum opfer bereitet, Morunga, rothes harz und durch einschnitte gewonnenes, fleisch welches nicht geweihet worden, was auf dem miste gewachsen, und pilze <sup>1</sup>).

<sup>1) Mn. 5,  
5—7.</sup>

172. Fleisch fressende vögel, Cåtakas, papageien, stossvögel, Tittibhas, kraniche, einhufer, Hansas und alle vögel welche in dörfern nisten <sup>1</sup>);

<sup>1) Mn. 5,  
11—13.</sup>

173. Kibitze, pelikane, Cakravåkas, Balåkas, reiher, vögel welche ihre nahrung mit den klauen zerreissen <sup>1</sup>), Krisara, Samyåva, milchreiss, kuchen und Šashkuli, von welchen nicht vorher den göttern dargebracht ist <sup>2</sup>).

<sup>2) Mn. 5,  
7.</sup>

174. Den sperling, den raben, den meeradler, das wilde huhn, die schwimmfüssler, bachstelzen, und unbekanntes wild und vögel <sup>1</sup>).

<sup>1) Mn. 5,  
12—14.</sup>

175. Dohlen <sup>1</sup>), rothfüssige vögel, frisches fleisch und gedörrtes fleisch und fische <sup>2</sup>). Wenn er hievon absichtlich gegessen, lebe er drei tage in fasten.

<sup>1) Mn. 11  
13—17.</sup>

176. Wenn er zwiebeln, fleisch eines zahmen schweines, pilze, hühnerfleisch, knoblauch, oder rothen knoblauch gegessen <sup>1</sup>), vollziehe er das Cåndräyaña.

<sup>1) Mn. 5,  
19.</sup>

177. Die essbaren thiere mit fünf klauen sind der igel, der alligator, die schildkröte, das stachelschwein und der hase <sup>1</sup>); und unter den fischen der Sinhatuñda und Rohita <sup>2</sup>),

<sup>1) Mn. 5,  
18.</sup>

178. Und der Päthina, Räjiva und schuppenfische für die zwiegeborenen <sup>1</sup>)). Jetzt vernehmt die anordnung über das vermeiden des fleischessens <sup>2</sup>).

<sup>1) Mn. 5,  
16.</sup>

<sup>2) Mn. 5,  
26.</sup>

179. (Wer fleisch isst, um sich das leben zu erhalten, oder bei einem Šrâddha, geopfertes oder auf wunsch von Brâhmañas <sup>1</sup>), und nachdem er die götter und manen verehrt, begeht keinen fehler <sup>2</sup>).

<sup>1) Mn. 5,  
27.</sup>

<sup>2) Mn. 5,  
32.</sup>

180. Wer thiere gegen die vorschrift tödtet, der bös-  
gesittete wird so viele tage in fürchterlicher hölle wohnen,  
<sup>1) Mn. 5,</sup>  
<sup>38.</sup> als das thier haare zählt <sup>1).</sup>.)

181. Alle wünsche und den lohn eines pferdeopfers  
<sup>1) Mn. 5,</sup>  
<sup>63. 54.</sup> erlangt der Brāhmaṇa durch vermeidung des fleisches <sup>1)</sup>), ein  
Muni, obwohl im hause wohnend.

<sup>1) Mn. 5,</sup>  
<sup>112. 113.</sup> 182. Was von gold oder silber gemacht, erzeugnisse  
<sup>2) Mn. 5,</sup>  
<sup>116.</sup> des wassers <sup>1)</sup>), opfergeräthe und gefässe <sup>2)</sup>), steine <sup>1)</sup>), ge-  
<sup>3) Mn. 5,</sup>  
<sup>119.</sup> müse, stricke, wurzeln, früchte, kleider, rohrarbeit, leder<sup>3)</sup>);

<sup>1) Mn. 5,</sup>  
<sup>116.</sup> 183. Trinkgefässe und Soma-gefässe <sup>1)</sup> sollen durch  
wasser gereinigt werden. Opferschüsseln, einfache und  
doppelte opferlöffel und fettige gefässe, durch heisses  
<sup>2) Mn. 5,</sup>  
<sup>117.</sup> wasser <sup>2)</sup>).

184. Eben so der opferspan, schwingekorb, das antilo-  
<sup>1) Mn. 5,</sup>  
<sup>117.</sup> penfell, getreide, die mörserkeule, der mörser, der wagen <sup>1).</sup>

Viel getreide und kleider in einem haufen werden durch  
<sup>2) Mn. 5,</sup>  
<sup>115. 118.</sup> besprengen rein <sup>2).</sup>

<sup>1) Mn. 5,</sup>  
<sup>115.</sup> 185. Holz <sup>1)</sup>), horn und knochen <sup>2)</sup> durch abschaben,  
<sup>2) Mn. 5,</sup>  
<sup>121.</sup> gefässe die aus früchten gemacht sind, durch reiben mit  
kuhhaaren; opfergefässe während der vollziehung des opfers  
<sup>3) Mn. 5,</sup>  
<sup>116.</sup> durch abreiben mit der hand <sup>3).</sup>

186. Wollene und seidene stoffe werden rein durch  
wasser oder kuhhaare welche mit salziger erde vermischt  
sind; gewirkte kleider durch dieselben mit vilvafrucht, stoffe  
von den haaren der bergziegen durch dieselben mit den  
<sup>1) Mn. 5,</sup>  
<sup>120.</sup> früchten der seifenpflanze vermischt <sup>1).</sup>

<sup>1) Mn. 5,</sup>  
<sup>120.</sup> 187. Leinene stoffe durch dieselben mit weissem senf  
<sup>2) Mn. 5,</sup>  
<sup>122.</sup> vermischt <sup>1)</sup>), irdene gefässe durch neues brennen <sup>2).</sup> (Die  
<sup>3) Mn. 5,</sup>  
<sup>129.</sup> hand eines handwerkers ist rein, eben so verkäufliche waare,  
<sup>4) Mn. 5,</sup>  
<sup>130.</sup> erbetene speise <sup>3)</sup> und der mund einer frau <sup>4).</sup>.)

188. (Der erdboden wird rein durch fegen, brennen, durch die zeit und den tritt einer kuh, durch besprengen, aufkratzen und bestreichen <sup>1)</sup>); ein haus durch fegen und bestreichen <sup>2)</sup>). <sup>1)</sup> Mn. 5, 124.  
<sup>2)</sup> Mn. 5, 122.

189. Wenn speise durch eine kuh berochen, oder durch haare, fliegen oder wärmer verunreinigt ist, so muss man wasser, asche oder erde hineinwerfen zur reinigung <sup>1)</sup>). <sup>1)</sup> Mn. 5, 125.

190. Zinn, blei und kupfer wird rein durch wasser mit asche, mit säure und reines wasser, weisskupfer und eisen durch asche und wasser <sup>1)</sup>); flüssigkeiten durch vollgiessen bis zum überlaufen <sup>2)</sup>). <sup>1)</sup> Mn. 5, 114.  
<sup>2)</sup> Mn. 5, 115.

191. Ein gegenstand, der mit unreinigkeiten beschmiert worden, wird gereinigt, indem der geruch durch erde oder wasser entfernt wird <sup>1)</sup>). Was für rein erklärt, oder mit wasser besprengt worden, oder wovon man nicht weiss, dass es verunreinigt, das ist stets rein <sup>2)</sup>). <sup>1)</sup> Mn. 5, 126.  
<sup>2)</sup> Mn. 5, 127.

192. Rein ist wasser, welches auf dem erdboden steht, den durst einer kuh löscht und keine veränderung erlitten hat <sup>1)</sup>); eben so fleisch *eines thieres* welches von hunden, Cändalas, fleischfressenden thieren oder anderen getötet ist <sup>2)</sup>). <sup>1)</sup> Mn. 5, 128.  
<sup>2)</sup> Mn. 5, 131.

193. Ein lichtstral, feuer, staub, schatten, eine kuh, ein pferd, erde, wind, tropfen *speichels*, eine fliege <sup>1)</sup>), ein junges, welches saugt, sind bei der berührung rein <sup>2)</sup>). <sup>1)</sup> Mn. 5, 133.  
<sup>2)</sup> Mn. 5, 130.

194. Eine ziege und ein pferd sind rein am munde, nicht aber eine kuh und die unreinigkeiten welche aus dem menschlichen körper kommen <sup>1)</sup>). Wege werden rein durch mond- und sonnenstralen und durch wind <sup>2)</sup>). <sup>1)</sup> Mn. 5, 132. 134.  
<sup>2)</sup> Knl. zu Mn. 5, 105.

195. Speicheltropfen aus dem munde sind rein, und so auch die wassertropfen beim ausspülen des mundes, und ein haar welches in den mund gekommen; auch ist er rein, <sup>1) Mn. 5.</sup> wenn er speise, die an den zähnen haftet, entfernt hat <sup>1).</sup>

196. Wenn er gebadet, getrunken, geniest, geschlafen <sup>1) Mn. 5.</sup> <sub>145.</sub>, und wenn er auf die strasse geht, soll er, nachdem er den Mund ausgespült, ihn nochmal ausspülen, und auch wenn er die kleider gewechselt hat.

197. Sumpf oder wasser auf der strasse die von niedrigen leuten, hunden oder krähen berührt sind, werden durch den blossen wind rein, und eben so gebäude von gebrannten ziegeln.

198. Brahman, nachdem er busse gebüsst, schuf die Brāhmaṇas zur hütung der Vedas, damit die väter und götter befriedigt und das recht geschützt würde <sup>1).</sup>

199. Herren des alls sind die Brāhmaṇas <sup>1)</sup> welche Vedalesung besitzen, besser als diese diejenigen welche die opfer vollziehen, und besser als diese diejenigen welche des höchsten geistes kündig sind <sup>2).</sup>

200. Nicht durch blosses wissen, noch auch durch blossen busse entsteht würdigkeit; derjenige in welchem das rechte thun und jene beiden sich finden, wird als würdig gepriesen.

201. Kühe, land, sesam, gold und dergleichen <sup>1)</sup>, soll man einem würdigen geben mit ehrenbezeugung <sup>2)</sup>; der weise, welcher sein eigenes wohl wünscht, gebe nichts einem unwürdigen.

202. Der von wissen und busse verlassene nehme kein gegengeschenk an; wenn er es annimmt, bringt er den <sup>1) Mn. 4.</sup> <sub>191.</sub> geber und sich abwärts <sup>1).</sup>

**203.** Einem würdigen muss man täglich geben, besonders wenn anzeichen da sind, und ein gebetener <sup>1)</sup> soll eine durch glauben gereinigte <sup>2)</sup> gabe nach kräften geben. <sup>1) Mn. 4, 228.</sup> <sup>2) Mn. 4, 226.</sup>

**204.** Eine kuh mit goldenen hörnern und silbernen hufen, von guter gemüthsart, mit gewändern versehen, und mit einem gefässe von weissem kupfer, eine milchreiche muss man geben mit einem opferlohnē.

**205.** Der geber derselben gelangt zum himmel <sup>1)</sup> auf so viel jahre als sie haare hat. Wenn sie braun ist, so lässt sie auch seine vorfahren bis zum siehenten gliede dahin gelangen. <sup>1) Mn. 4, 231.</sup>

**206.** Eine kuh mit einem kalbe ist auf so viele Yugas als beide haare haben, nach beiden seiten hingewandt; der geber derselben gelangt zum himmel, wenn er sie auf die fröhre weise giebt.

**207.** So lange die beiden füsse des kalbes und der kopf in der scheide gesehen werden, so lange ist die kuh als der erde gleich zu achten, ehe sie die geburt fahren lässt.

**208.** Wer auf irgend eine weise eine kuh giebt, eine milchende oder nicht milchende, eine nicht kranke und nicht schwache, der geber wird im himmel geehrt.

**209.** Stärkung eines ermüdeten, pflege eines kranken, verehrung der götter, reinigung der füsse, abkehrung der überbleibsel eines zwiegeborenen werden dem schenken einer kuh gleichgeachtet.

**210.** Wer land, kerzen, speise, kleider, wasser, öl, butter, zuflucht, geschenke fürs haus, gold oder ein lasthier geschenkt hat, der wird im himmel geehrt.

211. Wer ein haus, getreide, schutz, schuhe, einen sonnenschirm, kränze, salben, einen wagen, einen baum, etwas erwünschtes oder einbett geschenkt hat, der wird

<sup>1) sloka</sup>  
<sup>210.211.</sup> ewig freude geniessen <sup>1).</sup>

<sup>Mn. 4,</sup>  
<sup>229.</sup> 232. 233. 234. 235. 236. 237. 238. 239. 240. 241. 242. 243. 244. 245. 246. 247. 248. 249. 250. 251. 252. 253. 254. 255. 256. 257. 258. 259. 260. 261. 262. 263. 264. 265. 266. 267. 268. 269. 270. 271. 272. 273. 274. 275. 276. 277. 278. 279. 280. 281. 282. 283. 284. 285. 286. 287. 288. 289. 290. 291. 292. 293. 294. 295. 296. 297. 298. 299. 300. 301. 302. 303. 304. 305. 306. 307. 308. 309. 310. 311. 312. 313. 314. 315. 316. 317. 318. 319. 320. 321. 322. 323. 324. 325. 326. 327. 328. 329. 330. 331. 332. 333. 334. 335. 336. 337. 338. 339. 340. 341. 342. 343. 344. 345. 346. 347. 348. 349. 350. 351. 352. 353. 354. 355. 356. 357. 358. 359. 360. 361. 362. 363. 364. 365. 366. 367. 368. 369. 370. 371. 372. 373. 374. 375. 376. 377. 378. 379. 380. 381. 382. 383. 384. 385. 386. 387. 388. 389. 390. 391. 392. 393. 394. 395. 396. 397. 398. 399. 400. 401. 402. 403. 404. 405. 406. 407. 408. 409. 410. 411. 412. 413. 414. 415. 416. 417. 418. 419. 420. 421. 422. 423. 424. 425. 426. 427. 428. 429. 430. 431. 432. 433. 434. 435. 436. 437. 438. 439. 440. 441. 442. 443. 444. 445. 446. 447. 448. 449. 450. 451. 452. 453. 454. 455. 456. 457. 458. 459. 460. 461. 462. 463. 464. 465. 466. 467. 468. 469. 470. 471. 472. 473. 474. 475. 476. 477. 478. 479. 480. 481. 482. 483. 484. 485. 486. 487. 488. 489. 490. 491. 492. 493. 494. 495. 496. 497. 498. 499. 500. 501. 502. 503. 504. 505. 506. 507. 508. 509. 510. 511. 512. 513. 514. 515. 516. 517. 518. 519. 520. 521. 522. 523. 524. 525. 526. 527. 528. 529. 530. 531. 532. 533. 534. 535. 536. 537. 538. 539. 540. 541. 542. 543. 544. 545. 546. 547. 548. 549. 550. 551. 552. 553. 554. 555. 556. 557. 558. 559. 560. 561. 562. 563. 564. 565. 566. 567. 568. 569. 570. 571. 572. 573. 574. 575. 576. 577. 578. 579. 580. 581. 582. 583. 584. 585. 586. 587. 588. 589. 590. 591. 592. 593. 594. 595. 596. 597. 598. 599. 600. 601. 602. 603. 604. 605. 606. 607. 608. 609. 610. 611. 612. 613. 614. 615. 616. 617. 618. 619. 620. 621. 622. 623. 624. 625. 626. 627. 628. 629. 630. 631. 632. 633. 634. 635. 636. 637. 638. 639. 640. 641. 642. 643. 644. 645. 646. 647. 648. 649. 650. 651. 652. 653. 654. 655. 656. 657. 658. 659. 660. 661. 662. 663. 664. 665. 666. 667. 668. 669. 670. 671. 672. 673. 674. 675. 676. 677. 678. 679. 680. 681. 682. 683. 684. 685. 686. 687. 688. 689. 690. 691. 692. 693. 694. 695. 696. 697. 698. 699. 700. 701. 702. 703. 704. 705. 706. 707. 708. 709. 710. 711. 712. 713. 714. 715. 716. 717. 718. 719. 720. 721. 722. 723. 724. 725. 726. 727. 728. 729. 730. 731. 732. 733. 734. 735. 736. 737. 738. 739. 740. 741. 742. 743. 744. 745. 746. 747. 748. 749. 750. 751. 752. 753. 754. 755. 756. 757. 758. 759. 7510. 7511. 7512. 7513. 7514. 7515. 7516. 7517. 7518. 7519. 7520. 7521. 7522. 7523. 7524. 7525. 7526. 7527. 7528. 7529. 7530. 7531. 7532. 7533. 7534. 7535. 7536. 7537. 7538. 7539. 75310. 75311. 75312. 75313. 75314. 75315. 75316. 75317. 75318. 75319. 75320. 75321. 75322. 75323. 75324. 75325. 75326. 75327. 75328. 75329. 75330. 75331. 75332. 75333. 75334. 75335. 75336. 75337. 75338. 75339. 75340. 75341. 75342. 75343. 75344. 75345. 75346. 75347. 75348. 75349. 75350. 75351. 75352. 75353. 75354. 75355. 75356. 75357. 75358. 75359. 75360. 75361. 75362. 75363. 75364. 75365. 75366. 75367. 75368. 75369. 75370. 75371. 75372. 75373. 75374. 75375. 75376. 75377. 75378. 75379. 75380. 75381. 75382. 75383. 75384. 75385. 75386. 75387. 75388. 75389. 75390. 75391. 75392. 75393. 75394. 75395. 75396. 75397. 75398. 75399. 753100. 753101. 753102. 753103. 753104. 753105. 753106. 753107. 753108. 753109. 753110. 753111. 753112. 753113. 753114. 753115. 753116. 753117. 753118. 753119. 753120. 753121. 753122. 753123. 753124. 753125. 753126. 753127. 753128. 753129. 753130. 753131. 753132. 753133. 753134. 753135. 753136. 753137. 753138. 753139. 753140. 753141. 753142. 753143. 753144. 753145. 753146. 753147. 753148. 753149. 753150. 753151. 753152. 753153. 753154. 753155. 753156. 753157. 753158. 753159. 753160. 753161. 753162. 753163. 753164. 753165. 753166. 753167. 753168. 753169. 753170. 753171. 753172. 753173. 753174. 753175. 753176. 753177. 753178. 753179. 753180. 753181. 753182. 753183. 753184. 753185. 753186. 753187. 753188. 753189. 753190. 753191. 753192. 753193. 753194. 753195. 753196. 753197. 753198. 753199. 753200. 753201. 753202. 753203. 753204. 753205. 753206. 753207. 753208. 753209. 753210. 753211. 753212. 753213. 753214. 753215. 753216. 753217. 753218. 753219. 753220. 753221. 753222. 753223. 753224. 753225. 753226. 753227. 753228. 753229. 753230. 753231. 753232. 753233. 753234. 753235. 753236. 753237. 753238. 753239. 753240. 753241. 753242. 753243. 753244. 753245. 753246. 753247. 753248. 753249. 753250. 753251. 753252. 753253. 753254. 753255. 753256. 753257. 753258. 753259. 753260. 753261. 753262. 753263. 753264. 753265. 753266. 753267. 753268. 753269. 753270. 753271. 753272. 753273. 753274. 753275. 753276. 753277. 753278. 753279. 753280. 753281. 753282. 753283. 753284. 753285. 753286. 753287. 753288. 753289. 753290. 753291. 753292. 753293. 753294. 753295. 753296. 753297. 753298. 753299. 7532100. 7532101. 7532102. 7532103. 7532104. 7532105. 7532106. 7532107. 7532108. 7532109. 7532110. 7532111. 7532112. 7532113. 7532114. 7532115. 7532116. 7532117. 7532118. 7532119. 75321100. 75321101. 75321102. 75321103. 75321104. 75321105. 75321106. 75321107. 75321108. 75321109. 75321110. 75321111. 75321112. 75321113. 75321114. 75321115. 75321116. 75321117. 75321118. 75321119. 753211100. 753211101. 753211102. 753211103. 753211104. 753211105. 753211106. 753211107. 753211108. 753211109. 753211110. 753211111. 753211112. 753211113. 753211114. 753211115. 753211116. 753211117. 753211118. 753211119. 7532111100. 7532111101. 7532111102. 7532111103. 7532111104. 7532111105. 7532111106. 7532111107. 7532111108. 7532111109. 7532111110. 7532111111. 7532111112. 7532111113. 7532111114. 7532111115. 7532111116. 7532111117. 7532111118. 7532111119. 75321111100. 75321111101. 75321111102. 75321111103. 75321111104. 75321111105. 75321111106. 75321111107. 75321111108. 75321111109. 75321111110. 75321111111. 75321111112. 75321111113. 75321111114. 75321111115. 75321111116. 75321111117. 75321111118. 75321111119. 753211111100. 753211111101. 753211111102. 753211111103. 753211111104. 753211111105. 753211111106. 753211111107. 753211111108. 753211111109. 753211111110. 753211111111. 753211111112. 753211111113. 753211111114. 753211111115. 753211111116. 753211111117. 753211111118. 753211111119. 7532111111100. 7532111111101. 7532111111102. 7532111111103. 7532111111104. 7532111111105. 7532111111106. 7532111111107. 7532111111108. 7532111111109. 7532111111110. 7532111111111. 7532111111112. 7532111111113. 7532111111114. 7532111111115. 7532111111116. 7532111111117. 7532111111118. 7532111111119. 75321111111100. 75321111111101. 75321111111102. 75321111111103. 75321111111104. 75321111111105. 75321111111106. 75321111111107. 75321111111108. 75321111111109. 75321111111110. 75321111111111. 75321111111112. 75321111111113. 75321111111114. 75321111111115. 75321111111116. 75321111111117. 75321111111118. 75321111111119. 753211111111100. 753211111111101. 753211111111102. 753211111111103. 753211111111104. 753211111111105. 753211111111106. 753211111111107. 753211111111108. 753211111111109. 753211111111110. 753211111111111. 753211111111112. 753211111111113. 753211111111114. 753211111111115. 753211111111116. 753211111111117. 753211111111118. 753211111111119. 7532111111111100. 7532111111111101. 7532111111111102. 7532111111111103. 7532111111111104. 7532111111111105. 7532111111111106. 7532111111111107. 7532111111111108. 7532111111111109. 7532111111111110. 7532111111111111. 7532111111111112. 7532111111111113. 7532111111111114. 7532111111111115. 7532111111111116. 7532111111111117. 7532111111111118. 7532111111111119. 75321111111111100. 75321111111111101. 75321111111111102. 75321111111111103. 75321111111111104. 75321111111111105. 75321111111111106. 75321111111111107. 75321111111111108. 75321111111111109. 75321111111111110. 75321111111111111. 75321111111111112. 75321111111111113. 75321111111111114. 75321111111111115. 75321111111111116. 75321111111111117. 75321111111111118. 75321111111111119. 753211111111111100. 753211111111111101. 753211111111111102. 753211111111111103. 753211111111111104. 753211111111111105. 753211111111111106. 753211111111111107. 753211111111111108. 753211111111111109. 753211111111111110. 753211111111111111. 753211111111111112. 753211111111111113. 753211111111111114. 753211111111111115. 753211111111111116. 753211111111111117. 753211111111111118. 753211111111111119. 7532111111111111100. 7532111111111111101. 7532111111111111102. 7532111111111111103. 7532111111111111104. 7532111111111111105. 7532111111111111106. 7532111111111111107. 7532111111111111108. 7532111111111111109. 7532111111111111110. 7532111111111111111. 7532111111111111112. 7532111111111111113. 7532111111111111114. 7532111111111111115. 7532111111111111116. 7532111111111111117. 7532111111111111118. 7532111111111111119. 75321111111111111100. 75321111111111111101. 75321111111111111102. 75321111111111111103. 75321111111111111104. 75321111111111111105. 75321111111111111106. 75321111111111111107. 75321111111111111108. 75321111111111111109. 75321111111111111110. 75321111111111111111. 75321111111111111112. 75321111111111111113. 75321111111111111114. 75321111111111111115. 75321111111111111116. 75321111111111111117. 75321111111111111118. 75321111111111111119. 753211111111111111100. 753211111111111111101. 753211111111111111102. 753211111111111111103. 753211111111111111104. 753211111111111111105. 753211111111111111106. 753211111111111111107. 753211111111111111108. 753211111111111111109. 753211111111111111110. 753211111111111111111. 753211111111111111112. 753211111111111111113. 753211111111111111114. 753211111111111111115. 753211111111111111116. 753211111111111111117. 753211111111111111118. 753211111111111111119. 7532111111111111111100. 7532111111111111111101. 7532111111111111111102. 7532111111111111111103. 7532111111111111111104. 7532111111111111111105. 7532111111111111111106. 7532111111111111111107. 7532111111111111111108. 7532111111111111111109. 7532111111111111111110. 7532111111111111111111. 7532111111111111111112. 7532111111111111111113. 7532111111111111111114. 7532111111111111111115. 7532111111111111111116. 7532111111111111111117. 7532111111111111111118. 7532111111111111111119. 75321111111111111111100. 75321111111111111111101. 75321111111111111111102. 75321111111111111111103. 75321111111111111111104. 75321111111111111111105. 75321111111111111111106. 75321111111111111111107. 75321111111111111111108. 75321111111111111111109. 75321111111111111111110. 75321111111111111111111. 75321111111111111111112. 75321111111111111111113. 75321111111111111111114. 75321111111111111111115. 75321111111111111111116. 75321111111111111111117. 75321111111111111111118. 75321111111111111111119. 753211111111111111111100. 753211111111111111111101. 753211111111111111111102. 753211111111111111111103. 753211111111111111111104. 753211111111111111111105. 753211111111111111111106. 753211111111111111111107. 753211111111111111111108. 753211111111111111111109. 753211111111111111111110. 753211111111111111111111. 753211111111111111111112. 753211111111111111111113. 753211111111111111111114. 753211111111111111111115. 753211111111111111111116. 753211111111111111111117. 753211111111111111111118. 753211111111111111111119. 7532111111111111111111100. 7532111111111111111111101. 7532111111111111111111102. 7532111111111111111111103. 7532111111111111111111104. 7532111111111111111111105. 7532111111111111111111106. 7532111111111111111111107. 7532111111111111111111108. 7532111111111111111111109. 7532111111111111111111110. 7532111111111111111111111. 7532111111111111111111112. 7532111111111111111111113. 7532111111111111111111114. 7532111111111111111111115. 7532111111111111111111116. 7532111111111111111111117. 7532111111111111111111118. 7532111111111111111111119. 75321111111111111111111100. 75321111111111111111111101. 75321111111111111111111102. 75321111111111111111111103. 75321111111111111111111104. 75321111111111111111111105. 75321111111111111111111106. 75321111111111111111111107

219. Brâhmañas die in allen Vedas ausgezeichnet sind<sup>1)</sup>), 1) Mn. 3, 184.  
 ein Veda - kundiger<sup>2)</sup>), ein Brahma - kundiger, ein junger, 2) Mn. 3, 128.  
 ein des Veda - sinnes kundiger<sup>3)</sup>), wer das beste Sâman liest<sup>4)</sup>), 3) Mn. 3, 186.  
 wer den Trimadhu oder den Trisuparna<sup>4)</sup> liest; 4) Mn. 3, 185.

220. Ein schwestersohn, ein hauspriester, ein schwiegersohn, ein opferer, ein schwiegervater, ein mütterlicher oheim<sup>1)</sup>), einer der das Trîñâciketa kennt<sup>2)</sup>), ein tochter- 1) Mn. 3, 148.  
 sohn, ein schüler, ein angehöriger, ein verwandter; 2) Mn. 3, 185.

221. Männer welche die werke ausüben, büßende<sup>1)</sup> 1) Mn. 3, 134.  
 welche die fünf feuer verehren<sup>2)</sup>), Brâhmacârins<sup>3)</sup> welche 2) Mn. 3, 185.  
 vater und mutter ehren, solche sind die Brâhmaña's welche 3) Mn. 3, 186.  
 ein Srâddha gedeihen machen.

222. Ein kranker<sup>1)</sup>), einer der ein glied zu wenig oder 1) Mn. 3, 154.  
 zu viel hat<sup>2)</sup>), ein blinder, der sohn einer wiederverheira- 2) Mn. 3, 242.  
 theten<sup>3)</sup>), wer sein gelübde gebrochen<sup>3)</sup>), der uneheliche 3) Mn. 3, 155.  
 sohn einer verheiratheten frau, der einer wittwe<sup>4)</sup>), ein 4) Mn. 3, 156.  
 mann mit hässlichen nägeln, einer mit schwarzen zähnen<sup>5)</sup>; 5) Mn. 3, 153.  
 1) Mn. 3, 156.

223. Einer der für lohn unterrichtet<sup>1)</sup>), ein eunuch<sup>2)</sup>, 2) Mn. 3, 165.  
 ein jungfrauenschänder<sup>3)</sup>), ein verklagter<sup>4)</sup>), einer der seine 3) Mn. 3, 164.  
 freunde hasst<sup>5)</sup>), ein verleumder<sup>6)</sup>), ein Soma - händler<sup>7)</sup>, 4) Mn. 3, 159.  
 einer der vor seinem älteren bruder geheirathet hat<sup>8)</sup>; 5) Mn. 3, 160.  
 6) Mn. 3, 161.

224. Einer der mutter, vater oder Guru verlässt<sup>1)</sup>, 7) Mn. 3, 158.  
 einer der die speise eines unehelichen isst<sup>2)</sup>), ein sohn eines 8) Mn. 3, 172.  
 Śûdra, der mann einer wiederverheiratheten<sup>3)</sup>), ein dieb<sup>4)</sup>, 1) Mn. 3, 157.  
 und schlecht handelnde<sup>5)</sup>), sind die verbotenen. 2) Mn. 3, 158.  
 3) Mn. 3, 166.  
 4) Mn. 3, 150.

225. Er soll die Brâhmaña's einladen am vormittage<sup>1)</sup>, 5) Mn. 3, 165.  
 ruhigen gemüthes, rein, und sie sollen auch ruhig sein in 1) Mn. 3, 187.  
 geist, rede, körper und handlungen<sup>2)</sup>. 2) Mn. 3, 188.

226. Am nachmittage soll er die herangekommenen mit einem willkommen begrüssen, und mit gewaschenen händen soll er sie, nachdem sie den mund ausgespült, auf sesseln <sup>1) Mn. 3,</sup> <sub>208.</sub> niedersitzen lassen <sup>1).</sup>

227. Zu einem Śrâddha für die götter soll er eine grade zahl nach vermögen, zu einem Śrâddha für die väter aber eine ungrade zahl laden, an einem bestreuten, reinen platze <sup>1) Mn. 3,</sup> <sub>206.</sub> der nach süden geneigt ist <sup>1).</sup>

228. Zu einem Śrâddha für die götter zwei gegen ostern, zu einem für die väter drei gegen norden oder zu jedem nur <sup>1) Mn. 3,</sup> <sub>225.</sub> einen <sup>1);</sup> auch zu dem Śrâddha für mütterliche grossväter eben so, oder die zahl, welche bei dem Śrâddha für alle götter gebräuchlich ist.

229. Nachdem er wasser für die hände gegeben <sup>1),</sup> und Kuśa-gras zum sitze, soll er, nachdem die Brâhmaṇas es erlaubt, die götter herbeirufen mit der hymne: „alle götter!“

230. Nachdem er dann gerste umhergestreut, und in ein gefäss mit Kuśa-halmen wasser gegossen, indem er die hymne: „glück uns ihr göttinen,“ spricht, und gerste hineingeworfen mit dem Mantra: „du bist der abwehrer!“

231. Mit dem Mantra: „die himmlischen wasser“ lege er den Argha in die hände der Brâhmaṇas, und nachdem <sup>1) Mn. 3,</sup> <sub>209.</sub> er wasser gegeben, gebe er wohlgerüche, kränze <sup>1),</sup> weihrauch und eine lampe.

232. Darauf für die väter *opfernd* soll er seine schnur auf die rechte schulter hängen, links susammengefaltete Kuśa-halme legen, und mit der hymne: „, begierig dich“ die väter

233. Herbeirufen, dann auf bewilligung der Brähmaṇas das gebet: „zu uns mögen kommen“ hersagen. Statt der gerste soll er Tila nehmen, die übergabe des Argha und das übrige verrichte er wie oben.

234. Nachdem er den Argha gegeben, und das durch denselben gegossene wasser in ein gefäss gethan, der vorschrift gemäss, drehet er das gefäss um, indem er sagt: „den vätern bist du ein aufenthalt.“

235. Wenn er dann im feuer opfern will, frägt er *die Brähmanas*, indem er mit butter begossenen reiss nimmt. Wenn sie ihm erlaubt haben: „opfere,“ und er im feuer geopfert wie das opfer für die väter,

236. Thue er den rest des opfers sorgfältig in gefässer, wie er sie grade besitzt, vorzüglich aber in silberne.

237. Wenn er den reiss hineingethan, und das gefäss geweihet mit dem gebete: „das gefäss ist die erde,“ stecke er mit der hymne: „Vishnu hat dies“ den daumen der Brähmaṇas in den reiss.

238. Nachdem er die Gâyatrî mit den namen *der welten* und die dreifache hymne: „mögen süß die winde“ hergesagt, soll er sprechen „esset nach belieben,“ und sie sollen schweigend essen <sup>1)</sup>).

<sup>1)</sup> Mn. 3,  
236.

239. Speise die ihnen erwünscht ist <sup>1)</sup> und zum opfer <sup>1)</sup> Mn. 3,  
passliche gebe er, den zorn meidend und die hast <sup>2)</sup>, bis <sup>2)</sup> Mn. 3,  
zur sättigung, heilige sprüche sagend, und die obigen gebete.

240. Nachdem er die speise genommen, indem er frägt: „seid ihr befriedigt?“ <sup>1)</sup> und sie um die überbleibsel gebe- <sup>1)</sup> Mn. 3,  
ten <sup>2)</sup>, werfe er diese speise auf die erde, und gebe jedem <sup>2)</sup> Mn. 3,  
einzelnen wasser.

**241.** Nachdem er alle speise und das Tila weggenommen, soll er nach süden gewendet in der Nähe der überbleibsel die opferkuchen geben, wie in dem opfer für die väter.

**242.** Eben so auch für die mütterlichen vorfahren; <sup>12 Mn. 3,</sup> darauf <sub>251.</sub> gebe er wasser zum mund ausspülen <sup>1)</sup> ), und dann lasse er sie „heil“ aussprechen und gebe wasser, indem er spricht: „unvergänglich sei-es.“

**243.** Nachdem er ihnen den opferlohn nach vermögen gegeben, spreche er Svadhâ. Nachdem sie ihm erlaubt: „sprich vor!“ sage er: „sprechet Svadhâ den geehrten.“

<sup>12 Mn. 3,</sup> <sub>252.</sub> **244.** Sie sprechen: „Es sei Svadhâ“ <sup>1)</sup> ), und nachdem sie dies gesagt, sprenge er wasser auf den boden, sage dann: „mögen alle götter zufrieden sein,“ und nachdem auch sie dies gesagt, spreche er leise folgendes:

**245.** „Mögen die geber unter uns sich mehren, die Vedas und die nachkommenschaft, möge der glaube nicht von uns <sup>12 Mn. 3,</sup> gehen und viele gabe uns sein“ <sup>1)</sup> .>

**246.** Nachdem er dies gesagt und freundliche reden gesprochen, verneige er sich vor ihnen und entlasse sie; mit der hymne: „bei jeder speise“ entlasse er sie vergnügt, nachdem er vorher die väter angerufen.

**247.** Das Argha-gefäß, in welches zuerst jenes wasser gegossen ist (sl. 234), dieses soll er als gefäß der väter aufrecht hinstellen, und dann die Brâhmañas entlassen.

**248.** Nachdem er sie so begleitet, dass sie ihm zur rechten gehen, esse er das von den vätern genossene, und in dieser nacht soll er nebst den Brâhmañas keusch sein.)

249. So die ehrfurcht beobachtend opfere er bei einem freudigen ereigniss den Nāndimukha-vätern, indem er kuchen aus geronnener milch und Karkandhu darbringt, und bei den handlungen gerste anwendet.

250. Das für einen einzelnen bestimmte Śrāddha <sup>1)</sup> soll <sub>247.</sub> ohne opfer für die götter geschehen, mit einem Argha und einem gefässe, in dem anrufungsfeuer, ohne die anderen handlungen, mit der schnur auf der rechten schulter.

251. Statt des „unvergänglich“ (sl. 242) spreche er: „es möge gelangen,“ bei der entlassung der Brāhmaṇas, und: „möget ihr befriedigt sein,“ und sie sprechen: „wir sind befriedigt.“

252. Mit wohlgerüchen, wasser und Tila fülle er vier gefässe zum Argha, und das gefäss des verstorbenen giesse er in die gefässe der väter,

253. Mit den beiden gebeten: „Welche gemeinschaftlich.“ Das übrige vollziehe er wie oben. Dies ist das zum Sapinda machen; das für einen einzelnen bestimmte kann auch für eine frau vollzogen werden.

254. Für wen das Sapinda-opfer nach einem jahre geschieht, für den soll man das jahr hindurch dem Brāhmaṇa speise und einen wasserkrug geben.

255. Das erstere opfer ist ein jahr hindurch in jedem monate an dem sterbetage zu vollziehen, und eben so *her-nach* in jedem jahre am eilften tage.)

256. Opferkuchen soll er kühen, ziegen und den Brāhmaṇas geben, oder sie ins feuer oder wasser werfen <sup>1)</sup>, <sub>260.</sub> und so lange die Brāhmaṇas anwesend sind, soll er die überbleibsel derselben nicht abkehren.

257. Durch opferspeise werden die väter einen monat

1) Mn. 3, gesättigt <sup>1)</sup>), durch milchspeise ein jahr <sup>2)</sup>), durch fleisch von  
267. 2) Mn. 3, fischen, von der braunen gazelle, vom bock, von vögeln <sup>3)</sup>),  
271. 3) Mn. 3, von ziegen, von der bunten gazelle <sup>4)</sup>),  
268. 4) Mn. 3, 269.

1) Mn. 3, 269. 258. Von der schwarzen gazelle, vom hirsche <sup>1)</sup> (ruru)  
270. 2) Mn. 3, vom eber, vom hasen <sup>2)</sup> der reihe nach jedes um einen monat  
länger, wenn sie ihnen hier gegeben werden.

259. Nashornfleisch, krabben, honig und nahrung der  
einsiedler, das fleisch der rothen ziege, gemüse, und das  
1) Mn. 3, 272. fleisch der alten weissen ziege <sup>1)</sup>)

260. Und was einer in Gayâ darbringt, das alles reicht  
für die ewigkeit aus, so wie auch, was man am dreizehnten  
tage der regenzeit darbringt, und besonders unter dem  
1) Mn. 3, 273. gestirn Maghâ <sup>1)</sup>).

261. Eine tochter, schwiegersöhne, vieh, gute söhne,  
gewinn im spiele, gute ernte, gewinn im handel, zweihufer  
und einhufer,

262. Söhne mit göttlichem glanze, gold, silber, kupfer,  
ausgezeichnete kenntniss — alle diese wünsche erreicht der  
welcher stets das Śrâddha darbringt,

263. Am ersten tage der monatshälften und an den fol-  
1) Mn. 3, 276. genden, ausgenommen am vierzehnten <sup>1)</sup>); welche aber mit  
waffen getötet sind, denen wird am vierzehnten das Śrâddha  
dargebracht.

264. Den himmel, nachkommen, glanz, heldenmuth, feld,  
stärke, einen sohn, auszeichnung, glück, wohlstand, vor-  
züglichkeit, heil,

265. Unumschränkte macht, handel u. s. w., gesund-  
heit, ruhm, freiheit von kummer, das höchste ziel,

266. Reichthum, die Vedas, heilung durch den arzt, kupfer, kühe, ziegen und schafe, pferde, leben: — wer der vorschrift gemäss das Śrāddha darbringt,

267. Von den Krittika's bis zur Bharaṇi, der erreicht diese wünsche <sup>1</sup>), wenn er gottesfürchtig, gläubig und ohne <sup>12 Ma. 3, 277.</sup> bethörung und neid ist.

268. Die Vasus, Rudras und die söhne der Aditi sind die väter welche die gottheiten der Śrāddhas sind <sup>1</sup>); diese <sup>12 Ma. 3, 284.</sup> machen die väter der menschen geneigt, wenn sie durch das Śrāddha erfreut sind.

269. Leben, kinder, reichthum, wissenschaft, himmel, befreiung und freuden und herrschaft gewähren die väter der menschen, wenn sie geneigt gemacht worden sind. — a

270. Gaṇeśa ist mit der entfernung der hindernisse der werke und mit der herrschaft der scharen beauftragt von Rudra und Brähman. — b

271. Höret die kennzeichen dessen, der von ihm ergriffen ist. Im schlafe taucht er heftig ins wasser, und sieht männer mit geschorenen köpfen

272. Und mit braunen kleidern, steigt auf fleischfressende thiere, befindet sich bei leuten der untersten kasten, eseln oder kamelen;

273. Wenn er geht, glaubt er sich von feinden verfolgt, zerstreuten geistes, unnützes beginnend, verzagt er ohne ursache.

274. Ein königssohn der von ihm ergriffen ist, erlangt nicht die herrschaft, ein mädchen keinen mann, eine frau kein kind und keine empfängniss.

275. Ein Veda-kundiger kein lehreramt, ein schüler keine lesung, ein kaufmann erlangt keinen gewinn und der ackerbauer keine ernte.

276. Man muss ihn waschen an einem reinen tage, der vorschrift gemäss, und ihn salben mit einer salbe von weissem senf und zerlassener butter.

277. Nachdem sein haupt mit allen kräutern und wohlgerüchen gesalbt, und er auf einen glücklichen sessel sich gesetzt, soll man durch vorzügliche Brāhmaṇas ihm heil sprechen lassen.

278. Von einem pferdestande, einem elephanterstande, einem ameisenhaufen, einem zusammenfluss von flüssen, einem see soll er erde, Goročanā, wohlgerüche und harz in wasser werfen

279. Welches von männern gleicher kaste in vier krügen aus einem see geholt ist. Darauf soll man den glücksessel auf ein rothes ochsenfell stellen.

280. „Das tausendaugige, hundertströmige, von den „Rishis rein gemachte, mit diesem besprenge ich dich, „mögen die reinigenden wasser dich reinigen.

281. „Glück gab dir Varuṇa der könig, glück die sonne, „Brihaspati, glück Indra und Vāyu, glück die sieben „Rishis.

282. „Was irgend für ein unglück in deinen haaren, „deinem scheitel oder auf deinem haupte, auf der stirn, in „den ohren, den augen, das möge dies wasser auf ewig „vertilgen.“

283. Nachdem er ihn so gebadet, sprenge er senföl mit einem löffel von Uduṁbara-holz auf sein haupt, indem er Kuśa-gras in der linken hält.

284. Mita und Sammita, Śāla und Katankata, Kūshmānda und Rājaputra, mit dem worte Svāhā hinterher,

285. Mit diesen namen und den opfergebeten hinter welchen er die anbetung (namas) ausspricht, lege er auf einem kreuzwege in einen korb, nachdem er überall Kuśagras hingestreut,

286. Bereiteten und unbereiteten reiss, gekochten reiss mit sesamkörnern, gekochte und rohe fische, und eben solches fleisch;

287. Blumen, verschiedene wohlgerüche und dreierlei geistiges getränk, rettich, ungesäuerte kuchen, und kranzkuchen;

288. Reiss mit buttermilch, milchspeise, süßen reiss mit eingemachtem. Nachdem er dies alles zusammengelegt, und den kopf auf die erde gesenkt,

289. Trete er zur Ambikā, der mutter des Gaṇeśa, und bringe ihr als Argha eine volle hand von Kuśa, senf und blumen.

290. „,Gieb schönheit, gieb ruhm, gieb glück mir, ver- „ehrte, gieb söhne, gieb reichthum, gieb alle wünsche mir.“

291. Darauf ein weisses gewand tragend, mit weissem kranze und salben, speise er die Brāhmaṇas und gebe seinem lehrer ein paar kleider.

292. Wenn er so den Gaṇeśa verehrt hat und die planeten der vorschrift gemäss, erlangt er den lohn seiner werke und höchstes glück. ~

293. Wenn er der sonne, dem Kumāra und Gaṇeśa beständig ehre erweist und sich mit dem zeichen derselben bezeichnet, so erlangt er vollendung. ~

294. Glück wünschend oder ruhe wünschend vollziehe er das opfer an die planeten, oder regen, leben und gedeihen wünschend, und eben so wenn er seinen feinden schaden will.

295. Sonne, mond, sohn der erde (mars), sohn des mondes (merkur), Brihaspati, Śukra, Śanaiscara, Râhu und Ketu, diese sind die planeten.

296. Die planeten sind der reihe nach zu vervfertigen aus kupfer, krystall, rothem sandelholz, zwei aus gold, aus silber, aus eisen, blei und zinn.

297. Oder man soll sie mit ihren farben auf ein stück zeug malen, oder mit wohlriechenden farben in kreisen, und ihnen gewänder und blumen nach ihrer farbe geben.

298. Wohlgerüche und opferspeise und weihrauch und duftendes harz soll man ihnen geben, und jedem einzelnen reissgaben darbringen mit den heiligen gebeten.

299. „Her mit schwarzem,“ „Die götter diesen,“ „Agnis „, das haupt, des himmels gipfel“ und „Erwache.“ Diese hymnen werden der reihe nach genannt.

300. Und eben so folgende: „O Brihaspati,“ „Aus der „speise,“ „Heil mögen uns die göttlichen,“ „Aus jedem „stamme,“ und „Licht erzeugend.“

301. Arka, Palâśa, Khadira, Apâmârga, Pippala, Udu-mbara, Śamî, Dûrva und Kuśa sind der reihe nach die brennstoffe für das opfer an die neun planeten.

/302. Jedem einzelnen planeten sind 828 stücke von diesen brennstoffen zu opfern, mit honig, geschmolzener butter, geronnener milch und frischer milch verbunden.

303. Süßen reiss, milchspeise, opferreiss, Shashtika-reiss mit milch, reiss mit geronnener milch, reiss mit butter, reiss mit gequetschtem sesam, fleisch und bunten reiss:

304. Dies soll ein verständiger in der reihe der planeten den Brähmañas als speise geben, oder nach vermögen was er grade hat, indem er sie bewirthet der vorschrift gemäss.

305. Eine milchende kuh, eine muschel, ein ochse, gold, ein kleid, ein pferd, eine schwarze kuh, eisen, eine ziege: diese werden der reihe nach als opfergaben genannt.

306. Welcher planet einem erzürnt ist, den soll er sorgfältig verehren; von Brahman ist ihnen der segen verliehen: „geehrt werdet ihr ehren.“

307. Von den planeten hängt ab der könige erhebung und fall, und das sein und nichtsein der welt; deshalb sind die planeten besonders zu ehren.

308. Von grosser ausdauer, kenntnissreich oder frei-  
gebig, eingedenk der geleisteten dienste, die alten ehrend<sup>1)</sup>, <sup>1) Mn. 7,  
38.</sup> bescheiden<sup>2)</sup>, von festem charakter, von edler familie, <sup>2) Mn. 7,  
39.</sup> wahr redend<sup>3)</sup>, rein<sup>4)</sup>, <sup>3) Mn. 7,  
26.</sup>

309. Nicht zaudernd, gesetzkundig, nicht niedriger ge-  
sinnung, nicht tadelbüchtig, tugendhaft, nicht ausschwei-  
fend<sup>1)</sup>, weise<sup>2)</sup>, tapfer, geheimnisskundig; <sup>4) Mn. 7,  
31.</sup>

310. Seine schwächen verbergend, in der logik und in  
der straflehre bewandert; in der erwerbung des lebens-  
unterhaltes und in den drei Vedas<sup>1)</sup> soll der könig sein. <sup>1) Mn. 7,  
45.</sup>

311. Er wähle zu räthen<sup>1)</sup> weise männer von guter  
herkunft, standhafte, reine; mit ihnen überlege er die herr-<sup>2) Mn. 7,  
56.</sup>  
schaft<sup>2)</sup>, darauf mit einem Brähmaña<sup>3)</sup> und dann er selbst. <sup>3) Mn. 7,  
58.</sup>

<sup>1) Mn. 7,</sup> **312.** Zum hauspriester <sup>1)</sup> wähle er einen mann der des schicksals kundig, in den lehrbüchern bewandert, erfahren in der straflehre und in dem Atharvângirasa.

**313.** Zur vollziehung der in den Vedas und rechtsbüchern verordneten handlungen wähle er priester, und voll-  
<sup>1) Mn. 7,</sup> ziehe die opfer nach der vorschrift, mit reicher opfergabe <sup>1)</sup>.

<sup>1) Mn. 7,</sup> **314.** Den Brâhmañas gewähre er genüsse und manich-  
<sup>82.</sup> fache reichthümer <sup>1)</sup>). Das ist ein unvergänglicher schatz  
<sup>2) Mn. 7,</sup> <sup>83.</sup> für die könige, was den Brâhmañas dargebracht wird <sup>2)</sup>,

**315.** Das nie fallende, keinen schmerz verursachende, durch bussen nicht befleckte opfer, welches von dem feuer her dem Brâhmaña-feuer dargebracht wird, dieses wird  
<sup>1) Mn. 7,</sup> <sup>84.</sup> hier das beste genannt <sup>1)</sup>.

**316.** Nicht erreichtes suche er rechtmässig zu erreichen, erreichtes hüte er mit sorgfalt, gehütetes vermehre er  
<sup>1) Mn. 7,</sup> <sup>89.</sup> beständig, vermehrtes bringe er würdigen männern dar <sup>1)</sup>.

**317.** Wenn der könig land geschenkt oder eine stiftung gemacht hat, so lasse er eine schrift anfertigen zur benachrichtigung für künftige gute herrscher,

**318.** Auf ein stück zeug oder eine kupferplatte, oben mit seinem siegel gesiegelt. Nachdem der herrscher seine vorfahren niedergeschrieben und sich selbst:

**319.** Den betrag des geschenkes, und die genaue ange-  
gabe der grenze der gabe, setze er seine handschrift dar-  
unter und die angabe der zeit, und mache so den befehl  
dauerhaft.

**320.** In einer lieblichen, zur viehzucht passenden, mit lebensmitteln versehenen, ländlichen gegend schlage er seine

<sup>1) Mn. 7,</sup> <sup>69.</sup> wohnung auf <sup>1)</sup>). Dort baue er eine festung <sup>2)</sup>, zum schutz  
<sup>2) Mn. 7,</sup> <sup>70.</sup> der unterthanen, des schatzes und seiner selbst.

321. In verschiedenen verwaltungszweigen stelle er bewanderte, geschickte und reine aufseher an<sup>1)</sup> welche <sup>1) Mn. 7,</sup> <sub>81.</sub> eifrig die einkünfte und ausgaben bewachen.

322. Es giebt keine höhere pflicht für die könige, als die im kriege erbeuteten schätze den Brähmañas zu geben, und den unterthanen beständige sicherheit zu gewähren<sup>1).</sup> <sub>1) Mn. 7,</sub> <sub>88. 201.</sub>

323. Welche in der schlacht des landes wegen getötet werden mit nicht abgewendetem antlitz, mit nicht hinterlistigen waffen, die gelangen zum himmel wie andächtige<sup>1).</sup> <sub>1) Mn. 7,</sub> <sub>89. 90.</sub>

324. Diejenigen welche nicht umkehren, wenn auch das heer geschlagen wird, erreichen dieselbe stufe welche durch ein opfer erreicht wird; die guten werke derjenigen welche fliehend getötet werden, nimmt der könig<sup>1).</sup> <sub>1) Mn. 7,</sub> <sub>94. 95.</sub>

325. Einen unmännlichen welcher sich ergiebt, einen waffenlosen, einen der mit einem andern kämpft, soll man nicht tödten, so wie auch nicht einen der aus dem kampfe zurückkehrt, oder einen zuschauer des kampfes und ähnliche<sup>1).</sup> <sub>1) Mn. 7,</sub> <sub>91-93.</sub>

326. Wenn er für den schutz gesorgt, soll er jedesmal wenn er aufgestanden selbst einnahme und ausgabe prüfen<sup>1)</sup>, <sub>1) Mn. 8,</sub> <sub>419.</sub> dann nachdem er die prozesse geprüft und gebadet, nach belieben essen<sup>2).</sup> <sub>2) Mn. 7,</sub> <sub>216.</sub>

327. Das gold welches von den beamten gebracht, soll er in die schatzkammer legen, dann die spione sehen<sup>1)</sup> und <sub>1) Mn. 7,</sub> <sub>223.</sub> boten abschicken<sup>2)</sup>, mit seinen räthen zusammengekommen. <sub>2) Mn. 7,</sub> <sub>133.</sub>

328. Dann soll er nach belieben spazieren gehen<sup>1)</sup>, <sub>1) Mn. 7,</sub> <sub>221.</sub> oder wieder mit den räthen zusammenkommen, und nachdem er die truppen angesehen<sup>2)</sup>, mit dem heerführer <sub>2) Mn. 7,</sub> <sub>222.</sub> berathen.

329. Darauf vollziehe er die dämmerungsgebräuche,  
1) Mn. 7, 223. 224. höre dann die geheimen reden der kundschafter, esse<sup>1</sup>) bei  
 gesang und tanz und lese die Vedas.

330. Er gehe zu bette unter musik von instrumenten,  
1) Mn. 7, 225. und erwache<sup>1</sup>) eben so, und wenn er erwacht ist, denke  
 er nach über die vorschriften der heiligen bücher und über  
 alle geschäfte.

1) Mn. 7, 184. 331. Darauf sende er kundschafter<sup>1</sup>), welche er mit  
 achtung behandle, zu seinen beamten und zu fremden königen;  
 dann von den priestern und dem hauspriester und lehrer mit segenswünschen begrüßt,

332. Nachdem er die sternkundigen gesehen und die  
 ärzte, gebe er den Veda-kundigen eine kuh, gold, land,  
 hausrath oder häuser.

1) Mn. 7, 32. 333. Gegen die Brâhmañas geduldig<sup>1</sup>), gegen freunde  
 aufrichtig, zornig gegen feinde<sup>1</sup>) sei der könig, gegen die-  
2) Mn. 7, 80. ner und unterthanen wie ein vater<sup>2</sup>). >

334. Den sechsten theil der tugend empfängt er, wenn  
1) Mn. 8, 304. er den gehörigen schutz ertheilt<sup>1</sup>), denn die beschützung der  
2) Mn. 7, 88. 8, 305. unterthanen<sup>2</sup>) steht höher als alle gaben.

1) Mn. 7, 143. 144. 335. Er beschütze die unterthanen<sup>1</sup>) welche zu leiden  
8, 302. haben von betrügern, dieben, spitzbuben, räubern und  
 anderen, besonders aber von den schreibern.)

336. Was die unbeschützten unterthanen irgend unrecht  
 thun, davon fällt die hälften auf den könig, weil er die abga-  
1) Mn. 8, 308. ben nimmt<sup>1</sup>).

337. Welche über ein regierungsamt gesetzt sind, deren  
1) Mn. 7, 122. betragen erforsche er durch kundschafter<sup>1</sup>) und erweise  
 den guten ehre und die schlechten strafe er.

338. Die von bestechung lebenden verbanne er aus dem reiche, nachdem er ihr vermögen eingezogen<sup>1)</sup>); den Veda-kundigen ertheile er geschenke, ehren und wohlthaten und lasse sie beständig im reiche wohnen<sup>1)</sup>.

<sup>1)</sup> Ma. 7,  
133-136.

339. Der könig welcher seinen schatz durch die herrschaft unrechtmässig vermehrt, den verlässt bald das glück und er geht unter mit seinen verwandten.

340. Das feuer, welches aus dem brande der qual der unterthanen entsteht, erlöscht nicht eher, als bis es des königs glück, stamm und leben verbrannt hat.

341. Dasselbe verdienst, welches für einen herrscher in der beschützung seines reiches liegt, erwirbt er ganz, wenn er ein fremdes reich in seine gewalt bringt.

342. Welches herkommen, rechtpflege und verhältniss der stämme in einem lande ist, nach eben denselben soll er das land regieren, wenn es in seine gewalt gekommen<sup>1)</sup>.

<sup>1)</sup> Ma. 7,  
203.

343. Weil die regierung in der berathung wurzelt, so soll er die berathung sehr geheim anstellen<sup>1)</sup>, so dass niemand sie erfährt, bis die frucht der thaten aufgeht.

<sup>1)</sup> Ma. 7,  
147. 148.

344. Feind, freund, gleichgültiger, oder ein benachbarter könig, ein auf ihn folgender und ein dann folgender: dieser kreis ist der reihe nach zu betrachten, in bezug auf freundschaft und die anderen weisen des verfahrens<sup>1)</sup>.

<sup>1)</sup> Ma. 7,  
158. 159.

345. Die verfahrungsarten sind: freundschaft, beschanken, trennung<sup>1)</sup> und züchtigung; wenn sie richtig angewendet werden, führen sie zum ziele, züchtigung aber ist das mittel, wenn kein anderes mittel hilft.

<sup>1)</sup> Ma. 7,  
198.

346. Bündniss, krieg, feldzug, haltmachen, schutzsuchen, theilung des heeres: diese hülfsmittel wende er zweckmässig an<sup>1)</sup>.

<sup>1)</sup> Ma. 7,  
160.

347. Wenn das reich des feindes mit getreide und  
<sup>1) Mn. 7,</sup> <sub>182 Kull.</sub> hülfsmitteln versehen ist <sup>1)</sup> ), dann ziehe er aus, und wenn  
 der feind schwach ist, er selbst aber rüstige lastthiere und  
<sup>2) Mn. 7,</sup> <sub>171.</sub> männer hat <sup>2)</sup> ).

348. Vom schicksal und von der that der menschen  
<sup>1) Mn. 7,</sup> <sub>1206.</sub> hängt das gelingen eines unternehmens ab <sup>1)</sup> ); das schicksal  
 ist aber offenbar nur die that des mannes in einem früheren  
 leben.

349. Einige erwarten den erfolg vom schicksal, oder  
 von der eigenen natur desselben, oder von der zeit, oder  
 von der that des menschen; andere, leute weiser einsicht,  
 erwarten ihn von der vereinigung jener.○

350. Denn wie durch ein rad der gang des wagens  
 nicht zu stande kommt, so geht ohne die that des mannes  
 das schicksal nicht in erfüllung.

351. Weil die erwerbung eines freundes besser ist als  
<sup>1) Mn. 7,</sup> <sub>1208.</sub> die erwerbung von gold und land <sup>1)</sup> ), deshalb strebe er ihn  
 zu erwerben, und hüte die wahrheit mit sorgfalt.

352. König, minister, volk, festung, schatz, strafe und  
 freunde; diese sind die bestandtheile, nach welchen das  
<sup>1) Mn. 9,</sup> <sub>1294.</sub> reich siebengliedrig genannt wird <sup>1)</sup> ).

353. Wenn er dieses erlangt hat, lasse der herrscher  
 die strafe auf die bösewichter fallen, denn das recht ist ehe-  
<sup>1) Mn. 7,</sup> <sub>14.</sub> mals von Brahman in der gestalt der strafe geschaffen <sup>1)</sup> ).

354. Die strafe kann nicht gerecht verwaltet werden  
 von einem habbüchtigen, wankelmüthigen, sondern nur von  
 einem zuverlässigen, reinen, der gute gefährten hat, einem  
<sup>1) Mn. 7,</sup> <sub>30. 31.</sub> weisen <sup>1)</sup> ).

355. Wenn die strafe der vorschrift gemäss angewandt wird, erfreut sie die ganze welt <sup>1)</sup>), die götter, Asuras und <sup>1) Mn. 7,  
19.</sup> menschen; sonst erzürnt sie dieselbe<sup>2).</sup> <sup>2) Mn. 7,  
23. 24.</sup>

356. Ungerechtes strafen zerstört himmel, ruhm und welt <sup>1)</sup>), gerechtes strafen aber bringt dem könige himmel, <sup>1) Mn. 8,  
127.</sup> ruhm und sieg.

357. Selbst einem bruder, sohn, verehrungswürdigen, schwiegervater oder oheim soll der könig nicht die strafe erlassen, wenn sie von ihrer pflicht abgewichen sind <sup>1).</sup> <sup>1) Mn. 8,  
335.</sup>

358. Der könig welcher die strafwürdigen straft und die welche den tod verdienet tödtet, ist als wenn er viele opfer vollzogen mit herrlichen opfergaben <sup>1).</sup> <sup>1) Mn. 8,  
306.</sup>

359. Der könig soll, indem er diesen opferähnlichen lohn bedenkt, täglich alle einzelnen prozesse sehen, von richtern umgeben <sup>1).</sup> <sup>1) Mn. 8,  
1.</sup>

360. Die kasten, stämme, gilden, schulen und völker <sup>1)</sup> <sup>1) Mn. 8,  
41.</sup> welche von ihrer pflicht abweichen, soll der könig züchtigen, und auf den rechten weg führen.

361. Ein stäubchen in den stralen der durchs fenster scheinenden sonne wird ein atom genannt <sup>1)</sup>), acht derselben <sup>1) Mn. 8,  
132.</sup> sind ein mohnkorn, drei von diesen ein senfkorn <sup>2).</sup> <sup>2) Mn. 8,  
133.</sup>

362. Drei von diesen ein weisses senfkorn <sup>1)</sup>), sechs <sup>1) Mn. 8,  
133.</sup> davon ein gerstenkorn mittler grösse, drei von diesen ein Krishnala, fünf davon ein Māsha, und sechszehn von diesen ein Suvarńa <sup>2).</sup> <sup>2) Mn. 8,  
134.</sup>

363. Ein Pala sind vier Suvarńas, oder auch fünf. Zwei Krishnalas sind ein silber- Māsha <sup>1)</sup>), sechszehn von diesen <sup>1) Mn. 8,  
135.</sup> ein Dharańa <sup>2).</sup> <sup>2) Mn. 8,  
136.</sup>

364. Zehn Dharañas sind ein Śatamâna oder Pala; ein  
<sup>1) Mn. 8.</sup><sub>137.</sub> Nishka sind vier Suvarñas <sup>1</sup>), ein kupfer-Paña hat das  
<sup>2) Mn. 8.</sup><sub>138.</sub> gewicht eines Karsha <sup>2</sup>).

365. Ein tausend und achtzig Pañas wird die höchste  
 geldstrafe genannt, die hälften davon die mittlere, und die  
<sup>1) Mn. 8.</sup><sub>138.</sub> hälften von dieser die niedrigste <sup>1</sup>).

366. Tadel, wortstrafe, geldstrafe und leibesstrafe: diese  
 sind anzuwenden einzeln oder vereinigt, nach verhältniss  
<sup>1) Mn. 8.</sup><sub>129. 130.</sub> des verbrechens <sup>1</sup>).

367. Nachdem er das verbrechen erforscht und den ort,  
 die zeit und auch die stärke, das alter, die beschäftigung  
 und das vermögen, lasse er die strafe auf die strafwürdigen  
<sup>1) Mn. 7.</sup><sub>126.</sub> fallen <sup>1</sup>).



# Yâjnavalkya.

## Zweites Buch.

1. Die prozesse soll der könig prüfen mit kundigen Brâhmañas, nach der vorschrift der rechtsbücher, frei von zorn und begierde<sup>1</sup>).<sup>1</sup> Mn. 8,

2. Männer mit der kenntniss der wissenschaften und der Vedas begabt, rechtskundig, wahrheitredend soll der könig zu richtern machen, und solche die gegen feind und freund gleich sind.

3. Wenn der könig wegen anderer geschäfte die prozesse nicht prüfen kann, so soll er neben den richtern einen Brâhmaña der alles rechtes kundig ist damit beauftragen<sup>1</sup>).<sup>1</sup> Mn. 8,

4. Richter welche aus leidenschaft, begierde oder furcht den rechtsbüchern entgegen handeln, sollen jeder das doppelte der summe des streites als strafe zahlen.<sup>1</sup>

5. Wenn jemand auf eine mit den rechtsvorschriften und dem herkommen streitende weise von anderen unterdrückt wird, und dies dem könige anzeigt, so ist dies grund eines prozesses.

6. Die klage ist in gegenwart des verklagten niederzuschreiben, wie sie von dem kläger vorgebracht ist, und mit jahr, monat, monatshälfte, tag, namen, kaste u. s. w. zu bezeichnen.

7. Die antwort des verklagten, wenn er die sache gehört, ist niederzuschreiben in gegenwart des klägers welcher zuerst gesprochen, und dann soll der kläger sogleich den beweis seiner behauptung niederschreiben lassen.

8. Beweist er sie, so gewinnt er, sonst verliert er. So ist der prozess bei streitigkeiten als vierfach dargestellt.

9. So lange der verklagte die beschuldigung nicht zurückgewiesen hat, soll er keine gegenklage anbringen, noch auch soll einer den von einem anderen verklagten verklagen. Das einmal ausgesagte soll er nicht abändern.

10. Eine gegenklage soll er gestatten bei zank und gewaltthätigkeiten. Für beide, *kläger und verklagten*, ist ein bürge anzunehmen welcher im stande ist, die sache durchzuführen.

11. Wer leugnet und überführt wird, soll das geld zahlen und eben so viel an den könig. Wer eine falsche klage vorbringt, soll das doppelte der geforderten summe

<sup>12</sup> Mn. 8, 59. zahlen <sup>1</sup>).

12. Bei gewalt, diebstahl, beleidigung, einer kuh, schwerer beschuldigung, angriff oder einer frau soll der richter sogleich antworten lassen; in anderen fällen ist beliebige zeit gestattet.

13. Wer von einer stelle zur anderen geht, in beiden mundwinkeln umherleckt, wessen stirn schwitzt und antlitz sich entfärbt,

**14.** Wer mit trockener, stotternder stimme viel widersprechendes redet, anrede und anblick nicht erwiedert und die lippen verzieht;

**15.** Wer so von selbst sich verändert in den verrichtungen des geistes, der stimme und des körpers, der ist als ein falscher in der anklage oder im zeugniss bezeichnet<sup>1)</sup>).

**16.** Wer eine zweifelhafte sache eigenmächtig zu ende bringt, wer entflieht, und wer aufgefordert nichts sagt, der soll verurtheilt und bestraft werden<sup>1)</sup>.

<sup>1)</sup> Mn. 8,  
25. 26.

<sup>1)</sup> Mn. 8,  
55. 56.

**17.** Wenn zeugen auf beiden seiten sind, so sollen zuerst die zeugen desjenigen befragt werden welcher die früheren ansprüche macht; und wenn die frühere partei verloren hat, die zeugen desjenigen welcher die späteren ansprüche macht.

**18.** Wenn mit dem prozesse eine wette verbunden war, so soll der richter den verlierenden die strafe und seine wette *an den könig* bezahlen lassen, und an den gläubiger das geld.)

**19.** Der könig soll, die täuschung vertilgend, die prozesse nach der thatsache führen; selbst die thatsache, wenn sie nicht dargelegt wird, verliert im prozesse.

**20.** Wer eine mehrfache beschuldigung leugnet, und in einem punkte überführt wird, den soll der könig die ganze schuld bezahlen lassen. Etwas früher nicht angezeigtes aber ist nicht zu berücksichtigen.

**21.** Wenn zwei rechtsvorschriften im widerspruch stehen, so soll eine folgerung gelten welche sich aus dem prozesse ergiebt; aber eine vorschrift über das recht gilt mehr als eine vorschrift welche den nutzen betrifft. Dies steht fest.

**22.** Als beweis gilt eine schrift, der genuss und zeugen; wenn eins von diesen fehlt, so gilt eins von den gottesurtheilen.

**23.** In allen streitigen sachen ist der letzte akt der gültige; bei pfand, geschenk und kauf aber gilt der frühere akt mehr.

**24.** Ein stück land welches von einem fremden benutzt wird, geht in zwanzig jahren verloren, wenn der eigenthümer es sieht und nichts dazu sagt; anderes eigenthum in <sup>1) Mn. 8, 147.</sup> zehn jahren <sup>1).</sup>

**25.** Ausgenommen hiervon sind pfand, grenzen, deposita, eigenthum von schwachsinnigen und kindern, anvertrautes gut, eigenthum des kings, einer frau und eines <sup>1) Mn. 8, 148. 149.</sup> Veda - kundigen Brāhmaṇa <sup>1).</sup>

**26.** Wer ein solches pfand oder anderes gut wegnimmt, den soll der richter das gut an den eigenthümer erstatten lassen, und eine geldstrafe von gleicher höhe, oder im verhältniss zu seinem vermögen, an den könig.

**27.** Erwerb gilt mehr als genuss, ausser wenn dieser schon von den vorfahren stammt; aber selbst erwerb hat <sup>1) Mn. 8, 200.</sup> keine kraft, wenn gar kein genuss da ist <sup>1).</sup>

**28.** Wer den erwerb vollzogen hat, der soll ihn nachweisen, wenn er verklagt wird; nicht sein sohn oder dessen sohn: bei diesen gilt der besitz mehr.

**29.** Wenn einer der verklagt worden stirbt, so soll der welcher in den besitz seiner güter gekommen ist, den erwerb nachweisen, in diesem falle gilt nicht der genuss welcher ohne erwerb eingetreten ist.

30. Richter die vom könige angestellt sind, versamm-lungen, corporationen und familien: von diesen sind jedes-mal die früheren von grösserem gewichte in der entschei-dung der processe unter den menschen.

31. Prozesse welche durch gewalt oder betrug bee-nigt sind, soll der könig für ungültig erklären; eben so solche welche durch frauen, bei nacht, im inneren hause, ausserhalb *des ortes* oder durch feinde verursacht sind.

32. Ein prozess welcher durch einen betrunkenen, gei-steskranken, einen mit krankheit behafteten, ein kind, einen von furcht getriebenen und ähnliche angeknüpft, oder wel-cher durch einen unbefugten eingeleitet worden, ist nicht gültig <sup>1)</sup>). 1) Mn. 8.  
163.

33. Verlorenes gut welches gefunden worden, soll durch den könig dem eigenthümer zurückgegeben werden; wenn dieser es nicht durch kennzeichen beweist, so soll er eine gleiche geldstrafe geben <sup>1)</sup>). 1) Mn. 8.  
30-32.

34. Wenn der könig einen schatz findet, soll er die hälften den Brähmañen geben; ein gelehrter Brähmaña soll ihn ganz behalten, weil er der herr von allem ist <sup>1)</sup>). 1) Mn. 8.  
37. 38.

35. Wenn ein anderer einen schatz gefunden, soll der könig den sechsten theil davon empfangen; wenn ein solcher es nicht anzeigt, und es bekannt wird, soll er ihn ganz abgeben und eine geldstrafe <sup>1)</sup>). 1) Mn. 8.  
33-36.

36. Einen gegenstand welchen diebe einem bewohner des landes entwendet haben, soll der könig diesem wiede-geben; denn wenn er ihn nicht wiedergiebt, erhält er die sünde dessen welchem jener gegenstand gehört <sup>1)</sup>). 1) Mn. 8.  
40.

37. Der achtzigste theil soll als zinsen bezahlt werden für jeden monat, wenn ein pfand gegeben ist: sonst nach <sup>1) Mn. 8.</sup> <sub>140 - 143.</sub> der reihe der kasten zwei, drei, vier, und fünf vom hundert<sup>1)</sup>.

38. Leute welche in wälder gehen sollen zehn und see-fahrer zwanzig vom hundert bezahlen, oder alle an leute <sup>1) Mn. 8.</sup> <sub>157.</sub> aller klassen die von ihnen festgesetzten zinsen<sup>1)</sup>.

39. Von vieh und weibern sollen ihre abkömmlinge die zinsen sein; flüssigkeit soll höchstens auf das achtfache an-wachsen, kleider, getreide und gold auf das vier- drei- und <sup>1) Mn. 8.</sup> <sub>151.</sub> zweifache<sup>1)</sup>.

40. Wer eine anerkannte schuld eintreibt, soll nicht vom könige getadelt werden; wenn der, von dem sie ein-getrieben wird, zum könige geht, soll er bestraft und ge-<sup>1) Mn. 8.</sup> <sub>50. 176.</sub> zwungen werden, das geld zu bezahlen<sup>1)</sup>.

41. Der schuldner soll gezwungen werden, die gläu-biger zu bezahlen in der reihe wie er von ihnen geld em-pfangen hat, aber so dass er zuerst einen Brāhmaṇa bezahlt und nach diesem den könig.)

42. Der könig soll den schuldner zwingen von dem ein-getriebenen gelde ihm zehn vom hundert zu zahlen, und der gläubiger welcher sein geld wieder empfangen, soll ihm <sup>1) Mn. 8.</sup> <sub>139.</sub> fünf vom hundert bezahlen<sup>1)</sup>.

43. Einen mann aus niederer kaste, der unvermögend ist, kann man zwingen für eine schuld zu arbeiten, ein Brāhmaṇa aber welcher arm ist, soll es allmälig bezahlen <sup>1) Mn. 8.</sup> <sub>177.</sub> im verhältniss zu seinem erwerbe<sup>1)</sup>.

44. Wenn jemand geborgtes geld welches ihm zurück-gegeben wird, nicht annimmt, so soll dasselbe einem unpar-teischen übergeben werden, und wird von da an nicht weiter verzinst.

45. Eine schuld welche von ungetheilten *verwandten* des haushalts wegen gemacht ist, sollen, wenn der herr des hauses stirbt oder auswandert, die theilnehmer an dem gelde bezahlen <sup>1).</sup>).

<sup>1)</sup> Mn. 8,  
166.

46. Eine frau braucht nicht die von ihrem mann oder sohn gemachte schuld zu bezahlen, noch der vater die vom sohn gemachte, ausgenommen wenq sie für die familie gemacht ist. Auch braucht der mann nicht die von der frau gemachte schuld zu bezahlen.

47. Schulden für geistige getränke, liebesausschweifungen, spiel, oder die von einer geldstrafe oder zoll noch übrig sind, und eben *so* unnöthige geschenke braucht der sohn hier für den vater nicht zu bezahlen <sup>1).</sup>).

<sup>1)</sup> Mn. 8,  
159.

48. Die schulden der frauen von hirten, verfertigern geistiger getränke, schauspielern, wäschern oder jägern soll der mann derselben bezahlen, weil sein lebensunterhalt von der frau abhängt.

49. Eine von *dem manne* anerkannte schuld ist von der frau zu bezahlen, oder eine welche von ihr mit dem manne gemacht ist, oder eine welche von ihr selbst gemacht ist. Eine andere braucht die frau nicht zu bezahlen.

50. Wenn der vater ausgewandert oder gestorben oder in laster versunken ist, soll die schuld von den söhnen oder enkeln bezahlt werden. Wenn diese sie läugnen, muss sie durch zeugen bewiesen werden.

51. Die schulden eines erblassers welcher keinen *der verwaltung des vermögens fähigen* sohn hat, soll bezahlen, wer das vermögen empfängt, und eben so der welcher die frau nimmt, oder der sohn, wenn der besitz nicht auf einen anderen übergegangen ist.

52. Zwischen brüdern, mann und frau, vater und sohn ist bürgschaft, schuldenmachen und zeugniss abgeben nicht erlaubt, wenn das vermögen nicht getheilt ist.

53. Für erscheinen, zutrauen und bezahlen ist bürgschaft angeordnet; die beiden ersten müssen bei nichterfüllung bezahlen; bei dem letzten auch die söhne <sup>1)</sup>).

54. Wenn ein bürge für erscheinen gestorben ist, oder einer für zutrauen, so brauchen seine söhne die schuld nicht zu bezahlen; aber die söhne eines bürgen für bezahlen sollen bezahlen <sup>1)</sup>).

55. Wenn mehrere bürgen sind, sollen sie jeder nach seinem theile das geld bezahlen; wenn sie aber alle in denselben schatten getreten sind, haften sie für die schuld nach dem belieben des gläubigers.

56. Wenn ein bürge öffentlich gezwungen wird, dem gläubiger das geld zu bezahlen, so soll der schuldner es ihm doppelt wieder erstatten.

57. Für weiber und vieh soll er deren abkömmlingen mit zurückgeben; getreide dreifach, kleider vierfach, flüssigkeit achtfach.

58. Ein pfand geht verloren, wenn es nicht eingelöst wird, nachdem das geliehene kapital verdoppelt ist; ein pfand welches auf eine bestimmte zeit gegeben ist, geht zu der zeit verloren; ein pfand von welchem man den genuss haben soll, geht nicht verloren <sup>1)</sup>).

59. Wenn ein bloss aufzubewahrendes pfand benutzt wird, so sollen keine zinsen bezahlt werden, noch auch wenn ein zu benutzendes beschädigt wird <sup>1)</sup>). Ein verdorbenes oder vernichtetes soll ersetzt werden, ausser wenn es durch das schicksal oder durch den könig geschehen ist.)

<sup>1)</sup> Mn. 8.  
145. 146.

<sup>1)</sup> Mn. 8.  
144.

60. Ein pfand wird gültig durch die annahme; wenn dasselbe, obwohl gehütet, verdorben wird, so ist ein anderes zu geben, oder der gläubiger soll sein geld empfangen.

61. Geld welches jemandem unter verpfändung seines lebenswandels geliehen ist, soll ihn der könig mit den zinsen erstatten lassen; eine summe welche jemandem auf sein versprechen geliehen ist, soll er doppelt wiederzugeben gezwungen werden.

62. Wenn der schuldner kommt, soll ihm der gläubiger das pfand geben, sonst ist er ein dieb; wenn der gläubiger nicht da ist, darf der schuldner das geld der familie geben und sein pfand nehmen.

63. Oder nachdem der werth den es zu der zeit hat geschätzt ist, mag es dort bleiben, frei von zinsen, oder in abwesenheit des schuldners mag der gläubiger es verkaufen vor zeugen.

64. Wenn aber eine schuld auf ein pfand doppelt geworden ist, so ist das pfand zurückzugeben, wenn der gläubiger aus der benutzung desselben das doppelte des kapitals gezogen hat.

65. Einen gegenstand welcher in einem behältniss befindlich einem andern in die hand übergeben wird, ohne ihm *den betrag* zu sagen, nennt man ein depositum. Dieses muss eben so zurückgegeben werden <sup>1)</sup>.

<sup>1)</sup> Mn. 8.  
180.

66. Der empfänger soll aber nicht gezwungen werden es zurückzugeben, wenn es ihm durch den könig, durch das schicksal oder durch räuber genommen ist <sup>1)</sup>; tritt der verlust ein, nachdem es zurückgefördert aber nicht zurückgegeben ist, so soll er es ersetzen und eine gleiche geldstrafe geben.

<sup>1)</sup> Mn. 8.  
180.

67. Wer solchen gegenstand nach willkür benutzt, soll eine strafe zahlen, und ihn mit zinsen zurückgeben. Diese vorschrift bezieht sich auch auf geborgte sachen (yâcita), solche welche einem übergeben werden, damit er sie ihrem eigenthümer zurückgebe (anvâhita), deposita welche man in abwesenheit des herrn in seinem hause deponirt hat (nyâsa), unterpfänder (nikshepa) und ähnliche.

68. Der busse ergebene, freigebige, aus guter familie stammende, wahrheit redende, das recht achtende, aufrichtige, väter von söhnen, wohlhabende<sup>1)</sup>:

69. Wenigstens drei zeugen sollen sein<sup>1)</sup>; den vorschriften der Vedas und der rechtsbücher ergeben, von demselben geschlechte *wie der*, *für den sie zeugen*, und von derselben kaste, oder *wenn solche fehlen*, kann jeder für jeden zeugniss geben<sup>1)</sup>.

70. Frauen, kinder, alte, spieler, berauschte, geisteskranke, bescholtene, schauspieler, ketzer, fälscher, menschen mit kranken sinneswerkzeugen,

71. Gefallene, freunde, bei der sache interessirte, genossen, feinde, diebe, ein gewalthätiger, ein als schlecht bekannter, verstossene und ähnliche sollen nicht als zeugen zugelassen werden<sup>1)</sup>.

72. Auch ein einzelner gilt als zeuge, wenn er von beiden zeugen genehmigt wird und des rechtes kundig ist. Jeder gilt als zeuge bei unzucht, raub, beleidigung und gewaltthat<sup>1)</sup>.

73. Der richter soll in gegenwart des klägers und verklagten die zeugen so anreden: „Zu den welten welche „verbrechern und grossen verbrechern bestimmt sind,

74. „Und zu den welten welche brandstiftern und „frauen- und kindermörtern bestimmt sind, zu allen diesen „welten gelangt derjenige, welcher ein falsches zeugniss „sagt“<sup>1</sup>).“

1) Mn. 8,  
89.

75. „Alles gute, was du in hundert früheren geburten „gethan hast, das alles wird dem zu theil, welchen du durch „unwahrheit besiegst“<sup>1</sup>).“

1) Mn. 8,  
90.

76. Den mann, welcher sein zeugniss nicht ausspricht, soll der könig die ganze schuld bezahlen lassen, mit einem zehntel derselben als strafe am sechsundvierzigsten tage<sup>1</sup>).

1) Mn. 8,  
107.

77. Der schlechte mensch, welcher kein zeugniss abgibt, obwohl er die sache weiss, ist an verbrechen und an strafe den falschen zeugen gleich zu stellen.

78. Wenn zwiespalt stattfindet, so ist die aussage der mehrzahl anzunehmen; bei gleicher zahl die der ausgezeichneten; bei zwiespalt von ausgezeichneten aber die aussage derer, welche am meisten ausgezeichnet sind<sup>1</sup>).

1) Mn. 8,  
73.

79. Der kläger, dessen behauptung die zeugen für wahr erklären, soll den prozess gewinnen; der aber, dessen behauptung sie für falsch erklären, soll verlieren.

80. Wenn auch von zeugen zeugniss abgegeben ist, und andere ausgezeichnetere oder doppelt so viele das gegentheil aussagen, so sollen die ersten zeugen als falsche gelten.

81. Wer zeugen besticht und die *bestochenen* zeugen selbst sollen einzeln das doppelte der streitigen summe als strafe zahlen; ein Brâhmaña aber soll verbannt werden<sup>1</sup>).

1) Mn. 8,  
119-123.

82. Wer ein zeugniss welches ihm von andern zu ohren gekommen, verhehlt, von finsterniss umhüllt, der soll achtfache strafe zahlen; einen Brâhmaña aber soll man verbannen.

83. Wo der tod eines menschen irgend einer kaste davon abhängt, da soll der zeuge unwahr sprechen: zur reinigung dafür sollen zwiegeborene ein opfer an die Sarasvatī darbringen <sup>1)</sup>).

84. Wenn über irgend eine sache mit gegenseitiger beistimmung eine übereinkunft getroffen ist, so ist darüber eine schrift aufzusetzen mit zuziehung von zeugen, in welcher der name des gläubigers voransteht.

85. Dieselbe muss bezeichnet sein mit dem jahre, monate, halbmonate, tage, dem namen, der kaste und familie, mit der benennung der Veda-studien, und den namen der väter der personen u. s. w.

86. Wenn die verhandlung vollendet ist, soll der schuldner seinen namen mit eigener hand darunter schreiben: „was hier oben geschrieben ist, dem stimme ich, der sohn „von N. N., bei.“

87. Und die zeugen sollen allesammt mit eigener hand nebst dem namen ihres vaters schreiben: „hierin bin ich N. N. zeuge.“

88. Darauf soll der schreiber am ende schreiben: „dies „, ist auf bitten beider parteien geschrieben von mir N. N., „dem sohne des N. N.“

89. Auch ohne zeugen soll jede schrift, welche von der eigenen hand *des schuldners* geschrieben ist, als beweis gelten, ausser wenn sie mit gewalt <sup>1)</sup> oder durch betrug erlangt ist.

90. Eine schuld welche auf einen schuldschein contrahirt worden, soll nur von drei männern bezahlt werden; ein pfand aber wird so lange genossen, als die schuld nicht bezahlt wird.

91. Wenn die schrift in einem anderen lande ist, oder falsch geschrieben, zerstört, ausgeblichen, zerrissen, verbrannt oder zerschnitten, so soll man eine andere schrift anfertigen lassen.

92. Eine zweifelhafte schrift soll geprüft werden nach der eigenen handschrift und ähnlichen anzeichen, nach erwägung der wahrscheinlichkeit, nach der ausfertigung, nach einzelnen zeichen, nach der verbindung *beider parteien mit einander* und nach früheren massregeln.

93. Der schuldner schreibe es auf die rückseite des schuldscheines, wenn er zu verschiedenen malen einen theil der schuld bezahlt hat, oder der gläubiger gebe ihm einen empfangschein, den er eigenhändig gezeichnet hat.

94. Wenn er die schuld bezahlt hat, so soll er den schein zerreissen lassen, oder sich einen anderen zu seiner reinigung ausfertigen lassen. Aber eine schuld, welche vor zeugen contrahirt ist, muss vor zeugen bezahlt werden.

95. Wage, feuer, wasser, gift und das weihwasser sind hier die gottesurtheile zur reinigung<sup>1)</sup>); diese werden bei grossen anklagen angewandt, wenn der kläger zu einer geldstrafe bereit ist. )

13 M. 8.  
114-116.

96. Einer von beiden nach gefallen soll die probe machen, der andere zur strafe bereit sein; auch ohne die strafe soll er sie machen bei einem vergehen gegen den könig oder einem grossen verbrechen.

97. Der richter soll ihn in seinen kleidern gebadet herbeirufen bei sonnenaufgang, noch nüchtern und ihn alle gottesproben machen lassen in gegenwart des königs und der Brähmañas.

98. (Die wage ist für frauen, kinder, greise, blinde, lahme, Brāhmaṇas und kranke; das feuer oder wasser oder sieben weizenkörner gift für einen Śūdra.)

99. Ausser wenn die sache tausend *panas* betrifft, soll der verklagte nicht die eiserne pflugschaar nehmen, noch auch das gift oder die wage; bei einer sache gegen den könig aber und bei schwerer beschuldigung sollen sie immer die probe machen, nachdem sie sich gereinigt.

(100. Der verklagte soll in die wage steigen, und nachdem er von leuten die das wägen verstehen mit einem gegen gewichte gleich gemacht, und dies durch eine linie bezeichnet worden, soll man ihn heraussteigen lassen.

101. „Du, o wage, bist als wohnung der wahrheit ehemals von den göttern geschaffen worden, deshalb rede, die wahrheit, o heil bringende, befreie mich vom Zweifel.“

102. „Wenn ich unrecht gethan, o mutter, so führe mich abwärts; bin ich rein, so lass mich aufwärts steigen.“ So soll er zu der wage sprechen.

103. Nachdem er reiss zerrieben, soll man seine hände genau prüfen und dann sieben Aśvattha-blätter in dieselben legen, und diese eben so oft mit einem faden festbinden.

104. „Du, o feuer, wandelst in allen wesen, o reinger, als zeuge, sage von reinheit und schuld das wahre in meiner hand.“

105. Wenn er so gesprochen hat, soll man eine glühende, fünfzig palas schwere, glatte, feuerfarbige kugel in seine hände legen.

106. Wenn er diese empfangen, soll er langsam durch sieben kreise schreiten. Jeder kreis soll sechszehn finger sein, und eben so breit jeder zwischenraum.

107. Nachdem er das feuer weggeworfen, soll er wieder reiss zerreiben, und wenn er nicht verbrannt ist, so ist er rein. Wenn die kugel während seines gehens niederrfällt, oder wenn ein zweifel obwaltet, so soll er sie nochmal nehmen.

108. „Durch wahrheit schütze du mich, o Varuña!“ nachdem er so das wasser angerufen, soll er die schenkel eines mannes fassen welcher bis an den nabel im wasser steht, und unter das wasser tauchen.

109. Ein schnellermann soll einen zu derselben zeit abgeschossenen pfeil herbeibringen, und wenn er den beschuldigten noch mit untergetauchtem körper findet, so soll dieser rein sein.

110. „Du, o gift, bist Brahma's kind, in wahrheit und „recht beharrend; rette mich von dieser beschuldigung, „durch wahrheit werde mir unsterblichkeitstrank.“

111. Nachdem er so gesprochen, soll er gift verschlucken welches aus dem Šringa-baum auf dem Himālaya bereitet, und wenn dies ohne üble wirkung verdauet wird, soll man ihn für unschuldig erklären.

112. *Der richter* soll schreckliche götter verehren, und wasser, in welchem sie gebadet, nehmen und von diesem wasser den verklagten drei handvoll trinken lassen, nachdem er es angerufen.

113. Wenn ihm in vierzehn tagen hierauf kein schrecklicher unfall vom könige oder vom schicksal zustösst, so soll er rein sein ohne zweifel.

114. Wenn der vater die erbtheilung macht, so theile er unter seine söhne nach seinem belieben; er gebe entweder dem ältesten den besten theil<sup>1)</sup>), oder alle können gleiche <sup>12 Mn. 9.</sup> <sub>112 u. f.</sub> theile empfangen.

115. Wenn er gleiche theile macht, so müssen auch seine Frauen gleiche theile bekommen, welchen kein vermögen gegeben ist, weder von ihrem manne noch von ihrem schwiegervater.

116. Wer fähig ist *sich selbst zu ernähren* und nichts vom väterlichen vermögen wünscht, dem soll er etwas geben, <sup>1) Mn. 9.</sup> <sub>207.</sub> und ihn trennen <sup>1)</sup>). Eine theilung nach grösseren oder kleineren theilen welche gesetzmässig vom vater gemacht worden, wird *als gültig* erwähnt.

117. Die söhne sollen nach dem tode beider eltern ver- <sup>1) Mn. 9.</sup> <sub>104.</sub> mögen und schulden gleich theilen <sup>1)</sup>). Die töchter das vermögen der mutter welches nach bezahlung der schulden <sup>2) Mn. 9.</sup> <sub>192 u. f.</sub> übrig bleibt; wenn keine töchter da sind, die nachkommen <sup>2)</sup>).

118. Was sonst einer *der erben* selbst erworben, ohne nachtheil des väterlichen vermögens <sup>1)</sup>), als geschenk von <sup>1) Mn. 9.</sup> <sub>208.</sub> einem freunde oder hochzeitsgeschenk <sup>2)</sup>), das soll nicht den miterben zufallen.

119. Wer durch nachfolge erworbenes gut, welches weg- <sup>1) Mn. 9.</sup> <sub>209.</sub> genommen war, wieder erlangt <sup>1)</sup>), der soll dasselbe nicht den miterben geben; auch nicht das, was er durch seine <sup>2) Mn. 9.</sup> <sub>206.</sub> wissenschaft erworben hat <sup>2)</sup>).

120. Wenn das gemeinschaftliche vermögen vermehrt <sup>1) Mn. 9.</sup> <sub>215.</sub> worden, so ist gleiche theilung vorgeschrieben <sup>1)</sup>). Die vertheilung unter enkel von verschiedenen vätern geschieht nach verhältniss der väter.

121. Denn wenn ein land oder ein fixirtes einkommen oder ein vermögen von dem grossvater erworben ist, so haben vater und sohn gleiches eigenthumsrecht auf das-selbe.

122. Ein sohn, welcher von einer frau derselben kaste geboren wird, nachdem die theilung schon geschehen <sup>1)</sup>), nimmt theil daran. Sein theil soll aus dem sichtbaren vermögen genommen werden, nachdem dasselbe nach einkommen und ausgaben gereinigt ist. <sup>1) Mn. 9, 216.</sup>

123. Vermögen welches einem der kinder von den eltern gegeben ist, soll diesem gehören. Wenn sie nach dem tode des vaters theilen, soll auch die mutter einen theil bekommen.

124. Ungeweihte sollen von den früher geweiheten brüdern geweihet werden; schwester ebenfalls, aber so dass die *brüder* ihnen den vierten theil eines brudertheiles geben <sup>1)</sup>). <sup>1) Mn. 9, 118.</sup>

125. Die söhne eines Brähmaña sollen nach der kaste *der mutter* vier, drei, zwei oder einen theil haben; die söhne eines Kshatriya drei, zwei, oder einen theil; die söhne eines Vaiśya aber zwei oder einen theil <sup>1)</sup>). <sup>1) Mn. 9, 152. 153.</sup>

126. Wenn vermögen, welches einer dem andern genommen, nach der theilung zum vorschein kommt, so soll dies wieder zu gleichen theilen getheilt werden. Dies ist regel <sup>1)</sup>). <sup>1) Mn. 9, 218.</sup>

127. Ein sohn welcher von einem kinderlosen mit der frau eines anderen nach dem auftrage erzeugt ist, der ist dem rechte nach erbe beider väter und bringt die todtenopfer für beide <sup>1)</sup>). <sup>1) Mn. 9, 145. 190.</sup>

128. Ein leiblicher sohn ist der von einer rechtmässigen gattin geborne <sup>1)</sup>); dem gleich ist der sohn einer tochter <sup>2)</sup>). Frauensohn ist der mit der frau durch einen näheren oder fernerer verwandten *ihrer mannes* erzeugte <sup>3)</sup>). <sup>1) Mn. 9, 166. 2) Mn. 9, 127. 3) Mn. 9, 167.</sup>

129. Der sohn welcher heimlich im hause geboren ist,

<sup>1) Mn. 9.</sup> <sub>170.</sub> wird ein heimlich geborener genannt <sup>1).</sup> Ein jungfrauen-

<sup>2) Mn. 9.</sup> <sub>172.</sub> sohn ist der von einem unverheiratheten mädchen geborene <sup>2)</sup>; er wird als sohn seines mütterlichen grossvaters betrachtet.

130. Sohn einer wiederverheiratheten ist der von einer entweder früher noch nicht verletzten oder schon verletzten

<sup>1) Mn. 9.</sup> <sub>175.</sub> frau geborene <sup>1).</sup> Der sohn welchen seine mutter oder sein

<sup>2) Mn. 9.</sup> <sub>168.</sub> vater einem anderen manne giebt, ist ein gegebener <sup>2).</sup>

<sup>1) Mn. 9.</sup> <sub>174.</sub> 131. Ein gekaufter ist der von den eltern verkauft <sup>1)</sup>;

<sup>2) Mn. 8.</sup> <sub>169.</sub> ein künstlicher den man selbst adoptirt <sup>2).</sup> Ein sohn der sich selbst einem anderen giebt, ist ein selbst gegebener.

Ein im mutterleibe gefundener, ist der sohn einer frau welche <sup>3) Mn. 9.</sup> <sub>173.</sub> schwanger war, als sie heirathete <sup>3).</sup>

132. Ein sohn welcher als ein verlassener angenommen wird, soll als ein verstossener angesehen werden <sup>1).</sup>

Wenn ein früherer von diesen fehlt, so soll jedesmal der auf ihn folgende die todtenopfer bringen und das erheben <sup>2) Mn. 9.</sup> <sub>158 - 165.</sub> nehmen <sup>2).</sup>

133. Diese vorschrift ist von mir verkündet über söhne gleicher kaste. Ein sohn den ein Sûdra mit einer sklavin

<sup>1) Mn. 9.</sup> <sub>179.</sub> erzeugt, soll einen beliebigen erbtheil empfangen <sup>1).</sup>

134. Wenn der vater gestorben ist, sollen die brüder ihm einen halben theil geben; wenn er keine brüder hat, soll er das ganze nehmen, ausser wenn söhne von töchtern da sind.

135. Die frau, die töchter, die eltern und die brüder, ein brudersohn, ein verwandter, ein verschwägerter, ein schüler und mitschüler:

136. Wenn von diesen ein früherer fehlt, so soll jedesmal der folgende das vermögen desjenigen empfangen, welcher in den himmel gegangen ist, und keine söhne hinterlässt<sup>1</sup>). Diese regel gilt für alle kasten.

<sup>1) Mn. 9.  
186-187.</sup>

137. Das vermögen eines einsiedlers, eines büssenden und eines geistlichen schülers fällt der reihe nach an seinen lehrer, einen tüchtigen schüler oder an einen durch frömmigkeit ihm verbrüderten, der in derselben einsiedelei wohnt.

138. Den theil eines wiedervereinigten bruders soll der wiedervereinigte geben oder empfangen, den eines leiblichen bruders aber der leibliche bruder, wenn jener geboren wird oder stirbt<sup>1</sup>).

<sup>1) Mn. 9.  
211. 212.</sup>

139. Ein halbbruder der sich wieder vereinigt soll das vermögen bekommen, nicht aber ein blosser halbbruder *der sich nicht vereinigt*; ein leiblicher bruder aber soll es bekommen, auch wenn er sich nicht vereinigt hat; nicht aber ein von einer anderen mutter geborener.

140. Ein zwitter oder ein gefallener und dessen sohn, ein lahmer, ein toller, ein geistesschwacher, ein blinder, ein mit unheilbarer krankheit behafteter und ähnliche sollen ernährt werden, ohne einen erbtheil zu bekommen<sup>1</sup>).

<sup>1) Mn. 9.  
201. 202.</sup>

141. Ihre leiblichen oder frauensöhne aber, wenn sie fehlerfrei sind, bekommen erbtheil<sup>1</sup>), und ihre töchter sollen ernährt werden, bis sie gatten bekommen.

<sup>1) Mn. 9.  
203.</sup>

142. Ihre kinderlosen frauen sollen ernährt werden, wenn sie tadellos leben; sie sollen aber fortgejagt werden, wenn sie ausschweifend sind, und ebenso wenn sie boshaft sind.

**143.** Was einer frau von vater, mutter, mann oder bruder gegeben, oder was sie bei der hochzeit empfangen, oder bei der verheirathung des mannes mit einer anderen <sup>1) Mn. 9.</sup><sub>194.</sub> frau und ähnliches, das heisst frauenvermögen<sup>1</sup>).

**144.** Geschenke von verwandten, ihre morgengabe oder was ihr nachher gegeben, das sollen die verwandten bekom-<sup>1) Mn. 9.</sup><sub>195.</sub> men<sup>1</sup>), wenn sie ohne kinder stirbt.

**145.** Das vermögen einer kinderlosen frau fällt dem gatten zu, wenn sie in einer von den vier ehen Brâhma u.s.w. <sup>1) Mn. 9.</sup><sub>196.</sub> geheirathet worden<sup>1</sup>), und wenn sie kinder hat, ihren töchtern; ist sie in einer der übrigen eheformen geheirathet <sup>2) Mn. 9.</sup><sub>197.</sub> worden, so fällt es ihren eltern zu<sup>2</sup>).

**146.** Wer eine tochter, die er versprochen hat, zurückhält, soll eine geldstrafe zahlen, und die ausgaben mit den zinsen erstatten; wenn sie stirbt, soll der bräutigam die geschenke zurücknehmen, nachdem er die beiderseitigen ausgaben berichtigt.

**147.** Das frauenvermögen welches der mann in hungersnoth oder zu erfüllung einer pflicht, in krankheit oder im gefängniss genommen hat, braucht er der frau nicht wiederzugeben.

**148.** Einer frau, neben welcher er eine zweite heirathet, soll er eben so viel für die hintansetzung geben, wenn ihr kein frauenvermögen gegeben ist; ist ihr dies gegeben, so ist nur die hälften bestimmt.

**149.** Wenn theilung geleugnet wird, so soll man sich von ihr überzeugen durch verwandte, verschwâgerte, zeugen oder schrift, oder durch getrennten besitz von haus und feld.

150. Bei einem streit um die grenzen sollen die nachbaren des feldes, die alten männer und andere, kuhhirten, solche die das feld nahe an der grenze bauen und alle welche im walde beschäftigt sind<sup>1)</sup>),

1) Mn. 8,  
258 - 260.

151. Die grenze bestimmen, wie sie durch erhöhungen, kohlen, hülsen, bäume, brücken, ameisenhäufen, vertiefungen, knochen, denksteine und andere zeichen kenntlich gemacht wird<sup>1)</sup>.

1) Mn. 8,  
246 - 254.

152. Oder vier, acht oder zehn nachbaren aus demselben dorfe mit rothen kränzen und kleidern sollen die grenze bestimmen, indem sie erde tragen<sup>1)</sup>.

1) Mn. 8,  
256.

153. Wenn sie die unwahrheit sagen, sind sie einzeln vom könige zu bestrafen mit der mittleren geldstrafe<sup>1)</sup>). Wenn niemand da ist der die grenze kennt und auch kein zeichen derselben, soll der könig sie festsetzen<sup>2)</sup>.

1) Mn. 8,  
263.

2) Mn. 8,  
265.

154. Eben dieselbe vorschrift gilt für streitigkeiten über obstgärten, scheunen, dörfer, wasserbehälter, lustgärten, häuser, behälter von regenwasser u. s. w.<sup>1)</sup>.

1) Mn. 8,  
262.

155. Für das zerreissen des grenzstreifens aber, für das überschreiten der grenze und für die wegnahme von feld gelten die niedrigste, die höchste und die mittlere geldstrafe<sup>1)</sup>.

1) Mn. 8,  
264.  
9, 291.

156. Ein nützlicher damm welcher geringen nachtheil verursacht, soll nicht verhindert werden, eben so ein wasserreicher brunnen von geringem umfange, welcher fremdes feld wegnimmt.

157. Wenn jemand auf einem felde einen damm errichtet, ohne den besitzer gefragt zu haben, so soll, wenn der damm fertig ist, der herr des feldes den genuss haben, oder wenn kein sechser da ist, der könig.

158. Wenn jemand ein feld *eines anderen* welches er schon gepflügt hat, nicht weiter bestellt oder bestellen lässt, so soll er *dem eigenthümer* den werth der ernte bezahlen, und das feld durch einen anderen bestellt werden.

159. Acht Mâshas soll ein weiblicher büffel bezahlen welcher getreide beschädigt; die hälften davon eine kuh, und die hälften hiervon ziegen und schafe.

160. Wenn die thiere, nachdem sie gefressen, sich in dem getreide lagern, so sollen sie das doppelte der genannten strafe zahlen; dieselbe strafe trifft sie auf einem umzäunten weideplatz; esel und kamele stehen den büffeln gleich.

161. Wie viel getreide vernichtet wird, so viel soll <sup>12 Mn. 8.</sup> dem herrn des feldes ersetzt werden <sup>1)</sup>; der hirte des viehes soll schläge bekommen, der herr desselben aber die oben erwähnte strafe zahlen.

162. *Geschieht die beschädigung* auf einem feld <sup>12 Mn. 8.</sup> welches am wege, an dem dorfe oder an dem weideplatze liegt <sup>1)</sup>, so trifft den herrn keine schuld, wenn es unabsichtlich geschieht; wird das vieh absichtlich hingetrieben, so soll der herr wie ein dieb bestraft werden.

163. Ein bulle, freigelassenes vieh, eine kuh welche gekalbt hat, verirrtes vieh und andere, bei welchen kein <sup>11 Mn. 8.</sup> hüter ist, sollen freigelassen werden <sup>1)</sup>, da sie vom schicksal oder vom könige getrieben werden.

164. Ein hirte soll das vieh am abend zurückgeben, <sup>11 Mn. 8.</sup> wie es ihm übergeben ist <sup>1)</sup>; die durch seine nachlässigkeit <sup>11 Mn. 8.</sup> gestorbenen oder verlorenen soll er erstatten <sup>2)</sup>, wenn er lohn empfängt.

165. Bei einem verluste durch die schuld des hüters soll dieser  $13\frac{1}{2}$  pañas als strafe zahlen, und dem herrn den werth ersetzen.

166. Das weideland soll bestimmt werden durch den wunsch der dorfbewohner, oder nach der grösse des gebietes oder durch den könig; <sup>—</sup>ein Brähmaña darf gras, brennholz und blumen überall nehmen <sup>1</sup>), als wenn sie ihm ge- <sup>12 Mn. 8, 339.</sup> hörten.

167. Zwischen den feldern und einem dorfe soll ein zwischenraum von hundert bogen sein; von zweihundert bei einem flecken und von vierhundert bei einer stadt <sup>1</sup>).

<sup>12 Mn. 8, 237.</sup>

168. Ein eigenthum welches von einem andern verkauft ist, darf man zurücknehmen <sup>1</sup>); der käufer verdient tadel, <sup>12 Mn. 8, 199.</sup> wenn er heimlich kauft; wenn er von einem niedrigen menschen heimlich zu niedrigem preise zu ungehöriger zeit kauft, ist er ein dieb.

169. Wer ein verlorenes oder gestohlenes gut gekauft hat, soll dafür sorgen, dass der mann welcher es genommen hat, ergriffen werde; wenn ort und zeit dies nicht gestatten, so soll der welcher es gekauft hat, es selbst zurückgeben.

170. Wenn er den verkäufer nachweist, soll er frei sein; der eigenthümer bekommt sein gut, der könig eine geldstrafe, der käufer den preis von demjenigen welcher das gut verkauft hat.

171. Ein verlorenes gut muss der eigenthümer beweisen durch nachweis der erwerbung oder des gebrauches; sonst, wenn er dies nicht nachweist, soll er den fünften theil des werthes als strafe an den könig zahlen.

172. Wer ein gut welches ihm gestohlen oder verloren gegangen ist, aus der hand eines fremden zurücknimmt, ohne es dem könige zu melden, der soll 96 pañas strafe zahlen.

173. Ein verlorenes oder gestohlenes gut, welches die steuereinnehmer oder wächter des ortes wieder erlangt haben, soll bis nach einem jahre der eigenthümer zurücknehmen; später gehört es dem könige.

174. Für ein einhusiges thier soll der eigenthümer vier pañas zahlen, für einen menschen fünf pañas, für einen büffel, ein kamel oder ein rind je zwei, für eine ziege oder ein schaf je einen viertel paña.

175. Eigenthum darf man verschenken, wenn der haushalt nicht dadurch leidet, ausgenommen frau und söhne; nicht aber das ganze vermögen, wenn nachkommenschaft da ist, noch auch das, was man einem anderen versprochen hat.

176. Die annahme soll öffentlich sein, besonders von unbeweglichem gut; wer etwas verschenkbares und versprochenes weggegeben hat, soll es nicht wieder zurücknehmen.

<sup>12 M. 8,</sup>  
<sub>222.</sub> 177. Die prüfungszeit von samenkorn ist zehn tage <sup>1)</sup> von eisen ein tag, von lastthieren fünf tage, von edelsteinen sieben tage, von frauen ein monat, von milchkühen drei tage, von männern ein monat.

178. Gold darf im feuer nicht verlieren; hundert palas silber verlieren zwei palas; hundert palas zinn oder blei verlieren acht palas, kupfer fünf, eisen zehn.

179. Bei wollen- oder baumwollengeweben nehmen hundert palas um zehn palas zu <sup>1)</sup> ), gewebe von mittlerer <sup>1) Mn. 8.</sup>  
<sub>397.</sub> feinheit um fünf palas, feine aber um drei palas.

180. Bei buntem gewebe und haargewebe geht der dreissigste theil verloren; weder verlust noch zunahme findet statt bei seiden- oder bastgewebe.

181. Wenn etwas verloren ist, so soll der handwerker unweigerlich das bezahlen, was sachverständige sagen, nachdem sie den ort, die zeit, den gebrauch und die stärke oder schwäche *des stoffes* geprüft haben.

182. Wer mit gewalt zum sklaven gemacht und wer von räubern verkauft worden ist, soll freigelassen werden; eben so wer seinem herrn das leben rettet, oder wer den unterhalt aufgibt, oder wer sich loskauft.

183. Wer den stand des frommen bettlers aufgibt, wird ein sklave des königs bis zu seinem tode. Sklaverei <sup>1)</sup> fin- <sup>1) Mn. 8.</sup>  
<sub>410-415.</sub> det nur statt in grader ordnung der kasten, nicht gegen die ordnung.

184. Ein lehrling soll, wenn er auch seine kunst schon erlernt hat, bis zum ende der verabredeten zeit im hause des lehrers wohnen, von dem lehrer den unterhalt empfangend, und ihm das gebend was er erwirbt.

185. Der könig soll in der stadt ein gebäude errichten, und Brähmañas in dasselbe setzen, als Vedakundige körperschaft, denen er ihren unterhalt anweist, und zu ihnen sprechen: „beobachtet eure pflicht.“

186. Jede vertragmässige pflicht welche mit ihren eigenen pflichten nicht in widerspruch steht, sollen sie mit sorgfalt erfüllen, sowie auch jede pflicht welche der könig ihnen auflegt.

187. Wer das vermögen der körperschaft veruntreut und wer den vertrag verletzt, dem soll er sein vermögen nehmen und ihn aus dem reiche verbannen.

188. Welche zum wohl der gemeinschaft rathen, deren rede ist von allen zu befolgen; wer diesem entgegenhandelt, der soll die erste geldstrafe zahlen.

189. Diejenigen welche wegen einer angelegenheit der gemeinschaft gekommen sind, soll der könig entlassen, wenn sie die angelegenheit vollendet, nachdem er sie mit geschenken, beweisen der achtung und bewirthung geehrt hat.

190. Was einer, der in angelegenheiten der gemeinschaft abgesendet ist, empfängt, das soll er abgeben; wenn er es nicht von selbst abgibt, so soll er das eilfache desselben zahlen.

191. Pflichtkundige, reine, uneigennützige sollen die geschäftsführer sein; ihre rede ist zu befolgen, wenn sie zum wohl der gemeinschaft rathen.

192. Diese vorschrift gilt auch für handwerker, kaufleute, ketzer und andere körperschaften; der könig soll ihren unterschied festhalten, und sie bei ihrer ursprünglichen <sup>1) D. M. n. 8.</sup> lebensweise bleiben lassen <sup>41.</sup> <sup>1).</sup>

<sup>219 - 221.</sup>

193. Wenn einer, der seinen lohn schon empfangen <sup>1) D. M. n. 8.</sup> hat, die arbeit aufgibt <sup>1).</sup>, so soll er das doppelte des lohnes zahlen; hat er ihn noch nicht empfangen, so soll er den betrag desselben zahlen. Die diener sollen die geräthe in acht nehmen.

194. Wer eine arbeit verrichten lässt, ohne den lohn festgesetzt zu haben, den soll der könig den zehnten theil des gewinnstes anvieh oder getreide als lohn zahlen lassen.



195. Wer ort und zeit überschreitet und wer den gewinnst vereitelt, gegen den hat der herr freien willen; mehr soll er geben, wenn mehr gethan wurde.

196. Wie viel von einer arbeit einer *von zwei arbeitern* verrichtet, so viel lohn soll er empfangen, wenn die ganze arbeit von beiden nicht vollendet werden kann; kann sie vollendet werden, so soll man die übereinkunft erfüllen.

197. Ein träger soll ein frachtstück ersetzen welches verloren worden, ausser wenn der verlust von dem könige oder dem schicksale verursacht ist; wenn er die absendung verhindert, so soll er das doppelte des *bedungenen* lohnes zahlen.

198. Wer bei der abreise zurücktritt, soll den siebenten theil zahlen, den vierten theil, wer dies auf dem wege thut; den ganzen lohn auf der hälften des weges, und eben so der *herr* welcher *den diener* zurückweist.

199. Der *herr* des spielhauses soll von dem spieler, welcher im spiele hundert *panas oder mehr* gewinnt, fünf vom hundert nehmen, von einem anderen zehn vom hundert.

200. Er, der gehörig beschützt wird, soll dem könige den verabredeten theil geben. Er sorge dafür, dass das gewonnene dem gewinner gegeben werde, und rede wahre worte, nachsicht übend.

201. Was jemand gewonnen hat in einem spielhause, welches einen *herrn* hat, von dem der könig seinen theil bekommt, in einem bekannten spielerkreise, für dessen bezahlung soll der könig sorgen; sonst aber nicht.

202. Führer dieser prozesse und zeugen sollen ebenfalls spieler sein. Diejenigen welche mit falschen würfeln oder betrug spielen, soll der könig gebrandmarkt verbannen.

203. Ueber das spiel ist ein aufseher zu setzen, damit er die diebe kennen lerne. Eben dieselbe vorschrift gilt auch für wetten bei thierspielen <sup>1)</sup>.  
1) Mn. 9.  
221-223.

204. Wer leute denen ein glied oder ein sinn fehlt oder <sup>1) Mn. 8.</sup> kranke durch wahre <sup>1)</sup> oder unwahre worte oder durch falsches lob schimpft, der soll  $13\frac{1}{2}$  pañas strafe zahlen.  
274.

205. (Wer einen anderen schimpft, indem er sagt: „ich werde deine schwester oder deine mutter besuchen,“ den soll der könig 25 pañas strafe zahlen lassen.)

206. (Die hälften, wenn er niedrigere schimpft, das doppelte, wenn die frau eines anderen, oder höhere. Die bestimmung der strafe ist zu treffen nach dem höheren oder <sup>1) Mn. 8.</sup> niederen range der kaste oder der klasse <sup>1)</sup>).  
267-270.

207. Bei beschimpfung durch einen mann niederer kaste soll die zweifache und dreifache strafe sein; bei solcher durch einen mann höherer kaste soll jedesmal die hälften abgezogen werden.

208. Wer mit worten einem anderen arme, nacken, auge, hüften zu verletzen droht, der soll 100 pañas strafe zahlen; die hälften davon, wenn er füsse, nase, ohren, hand u. s. w. bedroht.

209. Wenn einer, der nicht im stande ist, es auszuführen, so spricht, so soll er zehn pañas strafe zahlen; einer der im stande ist es auszuführen, soll noch einen bürgen stellen zur sicherheit des bedrohten.

210. Wer einen anderen eines verbrechens beschuldigt, welches ausstossung aus der kaste zur folge haben würde, soll die mittlere geldstrafe zahlen; beschuldigt er ihn eines geringeren verbrechens, so zahlt er die erste strafe.

211. (Wer einen der drei Vedas kundigen man, den könig oder die götter schimpft, soll die höchste strafe zahlen; die mittlere, wer kasten oder gilden schimpft; die erste, wer das dorf oder das land schimpft.)

212. Wenn jemand ohne zeugen geschlagen worden, so ist die verhandlung anzustellen nach den zeichen, den umständen und dem gerüchte, mit der voraussetzung, dass er sich fälschlich die zeichen gemacht haben könne.

213. Für berührung mit asche, koth oder staub ist eine strafe von 10 pañas festgesetzt; für berührung mit unreinem, mit der ferse oder mit speichel das doppelte davon.

214. So bei leuten gleicher kaste; bei fremden frauen und leuten höherer kaste das doppelte; bei leuten niederer kaste die hälften; geschieht es in verrücktheit, trunkenheit oder ähnlichen zuständen, so findet keine strafe statt.

215. (Wenn aber ein nicht-Brāhmaṇa einen Brāhmaṇa mit irgend einem gliede beleidigt, so soll ihm das glied abgeschnitten werden; hebt er eine waffe gegen ihn auf, so soll er die erste strafe zahlen; berührt er ihn, so soll er die hälften der ersten strafe zahlen<sup>1</sup>).)

1) Mn. 8,  
279. 280.

216. Wer die hand oder den fuss aufhebt, soll 10 oder 20 pañas zahlen; leute aller kasten, welche gegen einander waffen aufheben, zahlen die mittlere strafe.

217. Wer einen anderen beim fusse, den haaren, den kleidern oder der hand zieht, zahlt 10 pañas; wenn er ihm schmerzen macht, schleppt, mit den kleidern würgt, oder den fuss auf ihn setzt, zahlt er 100 pañas.

218. Wer einem anderen mit einem stocke oder dergleichen schmerzen zufügt, ohne dass blut fliest, soll um 32 pañas bestraft werden; um das doppelte, wenn blut <sup>12 Mn. 8,</sup> kommt <sup>1).</sup> <sub>284.</sub>

219. Für das zerbrechen von hand, fuss oder zahn, und das spalten von ohr und nase, gilt die mittlere strafe; eben so für das aufreissen einer wunde <sup>1)</sup> ), so wie wenn <sup>12 Mn. 8,</sup> <sub>287.</sub> jemand einen anderen halbtodt schlägt (d. h. so dass er besinnungslos wird).

220. Wer einen anderen unfähig macht sich zu bewegen, zu essen oder zu sprechen, oder ihm das auge und dergleichen spaltet, oder ihm nacken, arm oder hüfte zerbricht, zahlt die mittlere strafe.

221. Wenn mehrere einen einzigen schlagen, zahlen sie das doppelte der erwähnten strafe. Was im streite weggenommen ist, soll erstattet werden, und das doppelte desselben ist als strafe zu zahlen.

222. Wer einem anderen schmerzen verursacht, der soll die heilkosten bezahlen <sup>1)</sup> ), und die strafe, welche für den streit festgesetzt ist. <sub>12 Mn. 8,</sub> <sub>287.</sub>

223. Wer eine wand schlägt, zerkratzt, spaltet oder umwirft, der soll 5 oder 10 oder 20 pañas, oder was die wand gekostet hat zahlen.

224. Wer schmerzen verursachende dinge oder lebensgefährliche in ein haus wirft, soll der erste 16 pañas, der zweite die mittlere geldstrafe zahlen.

225. Wer kleinem vieh schmerz verursacht, sie blutig schlägt oder ihnen ein glied abschneidet, dessen strafe ist von zwei pañas an und so höher. <sub>—</sub>

226. Wer ihnen das zeugungsglied abschneidet oder sie tödtet<sup>1)</sup>), zahlt die mittlere geldstrafe und den werth des thieres. Bei grossen thieren findet in denselben fällen die doppelte strafe statt. <sup>1) Mn. 8, 297.</sup>

227. (Für abhauen der zweige, des stammes, und gänzliche vertilgung von bäumen<sup>1)</sup>), deren zweige wieder wachsen, oder von solchen, welche den lebensunterhalt gewähren, gilt eine von 20 pañas an sich verdoppelnde strafe. <sup>1) Mn. 8, 285.</sup>

228. Für bäume, welche auf einem grabmal, einem kirchhofe, einer grenze, einem geweihten platze oder bei einem tempel stehen, gilt die doppelte strafe, und so auch für berühmte bäume.

229. Für das abschneiden von kleinen pflanzen, sträuchern, gewachsen, kräutern u. s. w. an den genannten orten gilt die hälften der oben erwähnten strafe.)

230. Das gewaltsame ergreifen von öffentlichem oder privateigenthum heisst gewalt<sup>1)</sup>; der doppelte werth des gutes ist die strafe dafür, beim läugnen aber der vierfache. <sup>1) Mn. 8, 322.</sup>

231. Wer einen anderen veranlasst, gewalt auszuüben, der soll mit doppelter geldstrafe belegt werden; wer einen anderen veranlasst, indem er sagt: „ich werde dir dies geben,“ der soll vierfache geldstrafe zahlen.

232. Wer einen ehrwürdigen schimpft oder ihm ungehorsam ist, wer seinen bruder oder seine frau schlägt, wer etwas versprochenes nicht giebt, wer ein versiegeltes haus erbricht,

233. Wer nachbaren, verwandten oder dergleichen schaden zufügt, deren strafe sind 50 pañas; so ist es festgesetzt.

234. (Wer aus eigenem antriebe zu einer wittwe geht, wer auf einen hülferuf nicht hinzuläuft, wer ohne ursache schimpft, ein čāñdāla, welcher einen höheren berührt;

235. Wer Śūdras oder frommebettler bei einem opfer an die götter oder väter speist, wer einen unpassenden schwur thut; wer etwas thut, wozu er nicht befugt ist;

236. Wer einen stier oder kleines vieh der männlichkeit beraubt, wer ein öffentliches gut verbirgt, wer einer sklavin die leibesfrucht tödtet,

237. Ein vater und sohn, schwester und bruder, mann und frau, lehrer und schüler, welcher den anderen ver-  
<sup>12 Ma. 8.</sup> lässt, ohne dass derselbe aus der kaste gestossen <sup>1)</sup>), diese sollen 100 pañas strafe zahlen. <sup>2)</sup>

238. Ein wäscher, welcher das kleid eines fremden <sup>12 Ma. 8.</sup> anzieht <sup>1)</sup>), soll 3 pañas strafe zahlen, wenn er es verkauft oder vermietet oder verpfändet oder es auf anderer bitten weggiebt, 10 pañas.

239. Wer als zeuge auftritt in einem streite zwischen vater und sohn, soll 3 pañas strafe zahlen, wer gar als bürge zwischen beiden auftritt, soll die achtfache strafe zahlen.

240. Wer eine wage, einen königlichen befehl <sup>1)</sup>), ein maass verfälscht oder eine münze, und wer diese anwendet, der soll die höchste strafe zahlen.

241. Der prüfer von münzen, welcher eine richtige münze für falsch erklärt, oder eine falsche für richtig, soll die höchste strafe zahlen.

242. (Ein arzt, welcher unrichtig verfährt, soll bei thieren die erste strafe zahlen, bei einem menschen die mitt-  
<sup>12 Ma. 9.</sup> lere <sup>1)</sup>), bei königlichen beamten die höchste. <sup>2)</sup>

**243.** Wer einen menschen, der kein gefängniss verdient, gefangen setzt, oder wer einen, der gefängniss verdient, frei lässt, oder einen dessen prozess nicht beendigt ist, der soll die höchste strafe zahlen.

**244.** Wer durch maass oder gewicht um den achten theil betrügt, der soll 200 pañas strafe zahlen, und in verhältniss wenn er um mehr oder weniger betrügt.

**245.** Wer zu verkäuflichen arzeneien, öl, salz, wohlgerüchen, getreide, zucker und dergleichen schlechte waare mischt<sup>1)</sup> ), der soll 16 pañas zahlen.

<sup>1)</sup> Mn. 8,  
203.  
9, 286.  
291.

**246.** Wer bei erde, leder, edelsteinen, garn, eisen, holz, rinde oder kleidern schlechter waare das ansehen von guter giebt, den trifft das achtfache des verkaufes als strafe.

**247.** Wer eine umgetauschte waare unter siegel oder verfälschte waare in einer hülle zum unterpfande oder verkauf bringt, für den ist diese strafbestimmung:

**248.** Für weniger als 1 paña 50 pañas, für 2 pañas 200 pañas strafe, und für höheren werth auch höhere strafe.

**249.** Für leute, welche sich vereinigen und den preis bestimmen zum nachtheil von arbeitern und künstlern, obwohl sie das steigen oder fallen des preises kennen, gilt die höchste geldstrafe.

**250.** Für kaufleute, welche sich verbinden und eine waare durch unrichtigen preis ausschliessen oder sie dazu verkaufen, ist die höchste geldstrafe festgesetzt.

**251.** Welcher preis von dem könige festgesetzt wird<sup>1)</sup> ), nach diesem ist täglich der verkauf und der einkauf zu machen; der überschuss davon soll der gewinn der kaufleute sein.

252. An einer waare des eigenen landes soll der kaufmann fünf vom hundert verdienen, an einer ausländischen <sup>12 Mn. 8,</sup> <sub>201.</sub> zehn vom hundert, wenn er sie sogleich wieder verkauft<sup>1)</sup>).

253. Zu der waare soll er die kosten hinzurechnen, welche sie verursacht hat, und einen preis setzen, welcher dem käufer und verkäufer genehm ist.

254. Wer eine waare, für welche er schon den werth empfangen hat, dem käufer nicht ab liefert, der soll gezwungen werden, sie ihm mit zinsen zu geben, und mit dem gewinne in einem anderen lande, wenn *der käufer* aus dem andern lande kam, *um die waare zu holen.*

255. Eine schon verkaufté waare darf nochmal verkauft werden, wenn der erste käufer sie nicht annimmt; wenn durch schuld des käufers ein verlust entsteht, so soll derselben nur dem verkäufer zur last fallen.

256. Wenn eine waare schaden leidet durch den könig oder das schicksal, so soll der verlust nur dem verkäufer zur last fallen, wenn er sie nicht abgeliefert hat, obwohl er aufgefordert wurde.

257. Wenn er etwas schon verkauftes in die hand eines anderen verkauft, oder etwas verdorbenes für unverdorbenes, so soll die strafe das doppelte des werthes sein.

258. Ein kaufmann, welcher einen kauf abgeschlossen, ohne zu wissen, dass der preis der waare gefallen oder gestiegen war, darf den kauf nicht rückgängig machen; wenn er es thut, soll er den sechsten theil als strafe zahlen.

259. Wenn kaufleute des gewinnes wegen in gemeinschaft geschäfte unternehmen<sup>1)</sup>), so sollen gewinn und verlust nach verhältniss des *von jedem hergegebenen* vermögens oder nach der übereinkunft vertheilt werden.

260. Wenn einer von ihnen einen verlust verursacht, indem er etwas von den anderen verbotenes oder nicht bewilligtes unternimmt, oder durch unachtsamkeit, so soll er den verlust ersetzen; wenn er etwas vor verlust schützt, so soll er den zehnten theil davon bekommen.

261. Für das festsetzen des preises soll der könig den zwanzigsten theil als steuer nehmen<sup>1)</sup>); wenn etwas verkauft ist, dessen verkauf verboten oder dem könige vorbehalten ist, so fällt es ganz dem könige zu<sup>2)</sup>.  
1) Mn. 8,  
398.  
2) Mn. 8,  
399.

262. Wer das maass falsch angiebt, wer den steuerplatz umgeht, soll das achtfache als strafe zahlen, sowie auch wer mit betrug kauft oder verkauft<sup>1)</sup>.  
1) Mn. 8,  
400.

263. Ein fährmann, welcher eine landsteuer nimmt, soll 10 pañas strafe zahlen, dieselbe strafe gilt für den, welcher bei einem *Sraddha* die benachbarten Brähmañas nicht einlädet<sup>1)</sup>.  
1) Mn. 8,  
392.

264. Wenn einer von vereinigten kaufleuten in ein anderes land gegangen und gestorben ist, so sollen seine erben oder verwandten oder angehörigen kommen und seinen antheil nehmen; wenn keine da sind, der könig.

265. Einen unehrlichen theilnehmer sollen die anderen ohne gewinn ausschliessen; ein unfähiger soll das geschäft durch einen anderen führen lassen; hiermit ist auch das gesetz erklärt für priester<sup>1)</sup>, ackerbauer und gewerbtreibende, welche in gemeinschaft handeln.  
1) Mn. 8,  
206-210.

266. Von den häschern wird ein dieb ergriffen nach dem gestohlenen gute, oder nach der spur, oder wer schon früher das verbrechen begangen, oder wer in einem verrufenen hause wohnt.

**267.** Auch andere sind nach der vermutung festzunehmen, welche ihre kaste oder ihren namen u. s. w. verleugnen, welche dem spiel, den frauen und dem trunk ergeben sind, und welche mit trockenem munde und stotternder stimme antworten;

**268.** Welche sich nach dem vermögen und der wohnung anderer erkundigen, oder welche in verkleidung einhergehen, welche, ohne einkünfte zu haben, viel ausgeben und welche gebrauchte sachen verkaufen.

**269.** Wenn der unter vermutung des diebstahls ergriffene sich nicht reinigt, so soll man ihn die genommene sache zurückgeben lassen, und ihn als dieb bestrafen.

**270.** Einen dieb soll der könig zwingen das gestohlene zurückzugeben, und ihn mit verschiedenen körperlichen strafen belegen; wenn er ein Brāhmaṇa ist, so soll er ihn brandmarken und aus dem lande jagen.

**271.** Wenn ein todtschlag oder ein diebstahl stattgefunden, so fällt die schuld auf den aufseher des ortes, wenn nicht die spur aus dem orte herausführt; geschieht dergleichen auf der landstrasse, so fällt die schuld auf den aufseher des ortsgebietes, auf den diebeswächter aber wenn es anderswo als auf dem gebiete eines ortes geschieht.

**272.** Der ort soll es ersetzen in dessen grenze es geschehen, oder wohin die spur geht; oder fünf örter, wenn es einen Krośa ausserhalb derselben geschehen ist, oder auch zehn örter.

<sup>1) Mn. 9,  
276.</sup> **273.** Männer, welche in häuser einbrechen <sup>1)</sup>), solche <sup>2) Mn. 9,  
280.</sup> welche pferde oder elephanten stehlen <sup>2)</sup>), und solche welche andere gewaltsam tödten, soll der könig auf spiesse <sup>1)</sup> stecken lassen.

274. Kleiderdieben soll er die hand, beutelschneidern<sup>1)</sup>) <sup>12Ma. 9.</sup>  
den daumen und zeigefinger abschneiden lassen, beim zweiten verbrechen aber eine hand und einen fuss.)

275. Beim diebstahl kleiner, mittlerer und grosser gegenstände, soll eine strafe nach dem werthe derselben eintreten; bei ertheilung der strafe sind ort, zeit, alter und vermögen zu erwägen<sup>1)</sup>.)

276. Wer wissentlich einem diebe oder mörder essen, wohnung, feuer, wasser, rath, hülfsmittel oder geld gewährt<sup>1)</sup>), soll die höchste geldstrafe zahlen. <sup>12Ma. 8.</sup> <sup>126.</sup>

277. Für verletzung mit waffen und für abtreibung der leibesfrucht tritt die höchste geldstrafe ein; die höchste oder die niedrigste aber für tödtung eines mannes oder einer frau.)

278. Eine sehr boshafte frau, eine solche die ihren mann getödtet, oder welche einen damm durchbrochen hat<sup>1)</sup>), <sup>12Ma. 9.</sup> <sup>127.</sup> soll er, wenn sie nicht schwanger ist, ins wasser werfen lassen, nachdem ihr ein stein an den hals gebunden ist.

279. Einer frau, welche einen mord begangen durch gift oder feuer, oder an ihrem manne, Guru oder kinde, soll er ohren, hand, nase und lippen abschneiden und sie durch stiere tödten lassen.)

280. Wenn jemand getödtet worden, und man weiss nicht von wem, so sollen seine söhne, verwandte und seinefrauen und solche frauen, welche mit anderen männern umgang haben, schnell einzeln befragt werden, ob er mit jemandem streit gehabt habe;

281. Ob er frauen, kostbarkeiten und erwerb geliebt, oder mit wem er fortgegangen war, oder man soll die leute aus der nähe des ortes, wo er getödtet, milde prüfen.)

282. Wer ein feld, ein haus, einen wald, ein dorf, einen weideplatz oder eine scheuer anzündet, so wie wer zu der gemahlin des kings geht, der soll mit strohfeuer verbrannt werden.

283. (Ein mann ist wegen unzucht festzusetzen, wenn er in naher umarmung mit der frau eines anderen getroffen wird, oder mit frischen wunden welche bei liebeshändeln entstehen, oder wenn beide es bekennen.

284. Oder wenn er ihr gürtel, busen, oberkleid, hüfte oder haar berührt, an unpassendem orte und zeit mit ihr

<sup>1) Mn. 8.</sup>  
<sub>354 - 358.</sub> spricht oder allein mit ihr steht <sup>1)</sup>).

285. Die frau soll, wenn es ihr verboten worden,  
<sup>1) Mn. 8.</sup>  
<sub>361.</sub> 100 pañas zahlen, <sup>1)</sup> aber 200 pañas strafe; wenn es beiden verboten ist, soll ihre strafe wie bei unzucht sein.

286. Bei unzucht eines mannes mit einer frau derselben kaste trifft den mann die höchste geldstrafe, mit einer frau niederer kaste die mittlere geldstrafe, mit einer frau höherer kaste der tod (vadha); die frau abschneiden der ohren  
<sup>1) Mn. 8.</sup>  
<sub>374 - 385.</sub> u. s. w. <sup>1)</sup>).

287. Wenn ein mann eine jungfrau entführt, welche zur verheirathung mit einem andern geschmückt ist, soll er die höchste geldstrafe zahlen, wenn eine andere jungfrau, die niedrigste. Die geldstrafe findet statt, wenn die jungfrau zu derselben kaste gehört, bei jungfrauen höherer kaste ist der tod festgesetzt.

288. Bei jungfrauen niederer kaste findet keine strafe statt, wenn sie eingewilligt haben, sonst die geldstrafe; entehrt er sie gegen ihren willen, so soll ihm die hand abgehauen werden; bei jungfrauen der höchste kaste trifft ihn  
<sup>1) Mn. 8.</sup>  
<sub>365 - 368.</sub> der tod <sup>1)</sup>).

289. Wer einer frau schlechtes nachsagt, soll 100 pañas zahlen, 200 aber, wenn er sie fälschlich verleumdet. Wer sich mit einem vieh vermischt, soll 100 pañas zahlen, wer mit einer frau der niedrigsten kaste oder einer kuh, die mittlere geldstrafe.)

290. Bei eingeschlossenen sklavinnen und dienerinnen und bei öffentlichen mädchen soll der mann 50 pañas strafe zahlen.

291. Bei erzwungenem umgang mit einer sklavin sind 10 pañas strafe festgesetzt; wenn mehrere es thun gegen den willen derselben, soll jeder 24 pañas zahlen.

292. Ein öffentliches mädchen, welches schon den lohn empfangen, und dann das versprechen nicht erfüllen will, soll das doppelte des lohnes zahlen; hat sie den lohn noch nicht empfangen, so soll der mann denselben zahlen, wenn er sie nicht begehrte,

293. Wer unnatürlichen umgang mit einer frau hat oder gegen einen mann sein wasser lässt, der soll 24 pañas strafe zahlen; eben so viel wer mit einer frommen bettelrin zu thun hat.

294. Einen mann, der zu einer niedrigsten frau geht<sup>1)</sup>), soll er mit schimpflichem zeichen brandmarken und verbannt; ein Śudra, *welcher dies thut*, soll ein niedrigster werden, einem niedrigsten, der zu einer höheren frau geht, ist der tod bestimmt.

295. Wer ein vom könige ausgestelltes schenkungs-edikt<sup>1)</sup> auf weniger schreibt, so wie wer den räuber der frau frei lässt, soll die höchste geldstrafe zahlen.

296. Wer durch vorsetzung von unessbaren sachen einen Brāhmaṇa beschimpft, der soll die höchste geldstrafe zahlen; die mittlere wer einen Kshatriya; wer einen Vaiśya, die erste, einen Śūdra, die hälften *der ersten*.

<sup>1) Mn. 9.</sup> <sup>292.</sup> 297. Wer mit verfälschtem golde geschäfte macht <sup>1)</sup>, oder wer schlechtes fleisch verkauft, dem sollen drei glieder abgeschnitten werden, und er soll die höchste geldstrafe zahlen.

<sup>1) Mn. 8.</sup> <sup>292.</sup> 298. Der schaden, welchen vierfüssige thiere anrichten, fällt dem herrn derselben nicht zur last, wenn er gerufen hat: „gehe fort“ <sup>1)</sup>; eben so der schaden, welcher durch holz, erde, pfeile, steine, durch den arm oder ein jochthier verursacht ist.

<sup>1) Mn. 8.</sup> <sup>291. 292.</sup> 299. Wenn durch einen wagen, an dem die zügel reissen oder das joch oder dergleichen bricht und welcher zurückläuft, eine tödtung geschieht, so ist der herr schuldlos <sup>1)</sup>.

300. Wenn der herr von beissenden oder gehörnten thieren einen menschen, der von ihnen angefallen wird, nicht befreit, obwohl er es konnte, so soll er die erste geldstrafe zahlen; hat der mensch aber um hülfe geschrien, das doppelte.

301. Wer einen ehebrecher dieb schilt, der soll 500 pañas strafe zahlen; wer geld von ihm nimmt und ihn dann freilässt, soll das achtfache des geldes als strafe zahlen.

<sup>1) Mn. 9.</sup> <sup>275.</sup> 302. Wer reden führt, welche dem könige unangenehm sind <sup>1)</sup>, oder wer ihn tadeln, oder wer des königs rathschläge ausschwatzt, dem soll er die zunge ausschneiden und ihn verbannen.

**303.** Wer die bekleidung von leichnamen verkauft, wer seinen Guru schlägt, wer des königs thier oder thron besteigt, soll die höchste geldstrafe zahlen.

**304.** Wer einem andern beide augen ausschlägt, wer dem könige unangenehmes verkündigt, ein Śudra welcher sich für einen Brāhmaṇa ausgiebt<sup>1)</sup>, soll 300 paṇas strafe <sup>12 M. 9,  
224.</sup> zahlen.

**305.** Ungerecht entschiedene prozesse soll der könig noch einmal prüfen, und die richter so wie die partei welche gewonnen hat, sollen das doppelte der in dem prozesse festgesetzten strafe zahlen.

**306.** Wenn einer, der logisch überführt worden, sich rühmt: ich bin nicht überführt, und wieder kommt, so soll man ihn noch einmal überführen und ihm die doppelte strafe auflegen.

**307.** Wenn der könig unrechtmässig eine geldstrafe erhoben hat, so soll er selbst das dreissigfache derselben, - indem er es dem Varuṇa weihet, den Brāhmaṇas geben<sup>1)</sup>; <sup>12 M. 9,  
244.</sup>



## Yājnavalkya.

---

### Drittes Buch.

---

1. Ein kind unter zwei jahren soll man begraben, und  
<sup>1) Mn. 5,</sup> <sub>68 69.</sub> keine wasserspende dazu vollziehen <sup>1)</sup>). Ein anderer gestor-  
 bener soll von den verwandten bis zum begräbnissplatze  
<sup>2) Mn. 5,</sup> <sub>103.</sub> begleitet werden <sup>2)</sup>.

2. Er soll, indem sie die Yama - hymne und die gesänge  
 hersagen, mit weltlichem feuer verbrannt werden ; ist er aber  
 schon eingeweiht, nach der weise eines mannes, der das  
 heilige feuer unterhalten hat, dem zwecke gemäss.

3. Nach sieben oder zehn tagen schreiten die verwand-  
 ten zum wasser, mit dem gebete : „Unsere sünde werde  
 gereinigt,“ das antlitz nach der gegend der väter gewendet.

4. So soll man auch für verstorbene mütterliche gross-  
 eltern und lehrer die wasserspende vollziehen. Beliebig  
 ist sie für freunde, verheirathete *töchter oder schwester*,  
 schwesterkinder, schwiegereltern oder hauspriester.

5. Einmal spenden sie wasser, namen und familie nen-  
<sup>1) Mn. 5,</sup> <sub>88.</sub> nend, schweigend. Brahmačārins <sup>1)</sup> und ausgestossene  
 sollen keine wasserspende vollziehen.

6. Ketzer, solche die keinem bestimmten stande angehören, diebe, frauen die ihren mann getödtet haben, leichtsinnige frauen und ähnliche, frauen welche geistige getränke liebten und solche, die sich selbst umgebracht, verdienen nicht das reinigungswasser <sup>1)</sup>.

12 Ma. 5,  
88. 90.

7. Wenn sie die wasserspende vollzogen und aus dem bade herausgestiegen auf einem weichen grasplatze sitzen, sollen *die greise der familie* sie durch erzählung von geschichten der vorzeit unterhalten.

8. „Wer in dem menschlichen leben, welches marklos „ist wie der stamm der Kadalī und einer wasserblase ähnlich, ein mark sucht, der ist thöricht.“

9. „Wenn der fünffach zusammengesetzte körper durch „die aus dem körper selbst entspringenden handlungen sich „in die fünf elemente auflöst, was soll da die klage?“

10. „Die erde wird untergehen und der ocean und die „götter; wie soll die schaumähnliche welt der sterblichen „nicht untergehen?“

11. „Weil der verstorbene wider willen den speichel „und die thränen geniesst, welche die verwandten ver „giessen, so muss man nicht weinen, sondern die todten „opfer nach vermögen vollziehen.“

12. Solche reden hörend sollen sie nach hause gehen, die kinder voran, aufmerksam in der thür des hauses Nimba-blätter kauend.

13. Nachdem sie wasser geschlürft, feuer u. s. w., wasser, kuhdünger und weisse senfkörner berührt, und den fuss auf den stein gesetzt, sollen sie langsam hineingehen.

14. Die ceremonie des hineingehens u. s. w. ist auch für die, welche den todten berührt haben, und sich sogleich zu reinigen wünschen; die anderen reinigen sich durch baden und anhalten des athems.

15. Ein Brahmacārin bleibt, wenn er auch seinen lehrer, seine eltern oder seinen Upādhyāya hinausgetragen,<sup>1) Mn. 5, 91.</sup> doch im gelübde<sup>1).</sup> Er soll aber nicht die speise der leichen-<sup>2) Mn. 5, 102.</sup> besorger essen<sup>2),</sup> noch mit ihnen zusammen wohnen.

16. Jene sollen, nachdem sie speise gekauft oder empfangen,<sup>1) Mn. 5, 73.</sup> einzeln auf der erde schlafen<sup>1).</sup> Dem verstorbene[n] muss drei tage speise dargebracht werden nach der weise der kuchenopfer.

17. Einen tag soll man wasser und milch in einem irdeinen gefässe in freier luft hinstellen, und die opfer in dem Vitāna - und Upāsana - feuer nach vorschrift der Vedas vollziehen.

18. Drei nächte oder zehn nächte<sup>1)</sup> dauert die durch den leichnam verursachte unreinheit. Bei einem kinde unter zwei jahren trifft sie nur die beiden eltern, wie nach der entbindung nur die mutter<sup>2).</sup>

19. Die unreinheit beider eltern durch die entbindung haftet nur fest an der mutter, weil ihr blut gesehen wird. Der tag der entbindung soll nicht unrein sein, weil er die vorfahren geboren werden lässt.

20. Eine unreinheit, welche während einer anderen durch entbindung oder todesfall verursachten eintritt, wird in den von der früheren noch übrigen tagen gereinigt<sup>1).</sup> Bei einer fehlgeburt wird reinigung bewirkt in so vielen nächten, als die frucht monate alt war<sup>2).</sup>

21. Die verwandten von solchen, die durch den könig, durch ein rind oder durch einen Brähmaṇa getötet worden, und von selbstmörtern <sup>1)</sup> sind augenblicklich rein. Wenn <sup>1) Mn. 5, 89.</sup> jemand in der fremde gestorben, so ist man in so vielen tagen rein, als von der zeit der unreinheit noch übrig sind<sup>2)</sup>), <sup>2) Mn. 5, 75.</sup> oder wenn diese schon abgelaufen <sup>3)</sup>), durch darbringung <sup>3) Mn. 5, 76.</sup> der wasserspende.

22. Für einen Kshatriya dauert die unreinheit zwölf - tagen, für einen Vaiśya aber fünfzehn, für einen Śūdra dreissig tagen <sup>1)</sup>), für einen Śūdra von gutem betragen die <sup>1) Mn. 5, 83.</sup> hälften.

23. Stirbt ein kind ehe es zähne bekommen, so tritt so- gleich reinheit ein; vor dem scheiteln des haares dauert die unreinheit eine nacht; drei nächte, wenn es vor der ein- weihung stirbt; von da an zehn nächte <sup>1)</sup>. <sup>1) Mn. 5, 58. 59. 67.</sup>

24. Einen tag muss die reinigung fortgesetzt werden, bei mädchen welche noch nicht versprochen sind und bei knaben, bei einem Guru, einem schüler, einem lehrer der Angas, einem mütterlichen oheim und einem vedakundigen Brähmaṇa <sup>1)</sup>). <sup>1) Mn. 5, 80—82.</sup>

25. Eben so lange bei nicht leiblichen söhnen, und bei frauen welche zu einem anderen manne gegangen sind. Stirbt der könig des landes <sup>1)</sup>), so geschieht die reinigung an <sup>1) Mn. 5, 82.</sup> demselben tage.

26. Ein Brähmaṇa soll niemals einem Śūdra folgen, noch auch einem zwiegeborenen; ist er ihm gefolgt, so wird er rein, wenn er in wasser badet, feuer berührt und geschmol- zene butter isst <sup>1)</sup>). <sup>1) Mn. 5, 103.</sup>

<sup>1) Mn. 5.</sup> <sup>93. 94.</sup> 27. Könige trifft keine unreinheit <sup>1)</sup>, eben so die verwandten derer, welche vom blitze getödtet sind, oder im kampfe einer kuh oder eines Brâhmaña wegen, und solche <sup>2) Mn. 5.</sup> <sup>95.</sup> bei welchen der könig es will <sup>2)</sup>.

28. Für hauspriester und geweihte, welche eine opferhandlung vollziehen, für hausherren, solche die ein gelübde <sup>1) Mn. 5.</sup> <sup>93.</sup> gethan haben <sup>1)</sup>, Brahmačârins, freigebige und Brahma-kundige:

29. Während des schenkens, eines opfers, der hochzeit, einer schlacht <sup>1)</sup>, einer landesbedrängniss und schwerer unglückszzeit ist augenblickliche reinigung festgesetzt.

30. Von einer frau die ihre regeln hat oder von einem unreinen menschen berührt, soll er sich baden <sup>1)</sup>; von solchen berührt die von jenen berührt worden, soll er wasser schlürfen und die drei gebete an das wasser und die Gâyatri einmal im geiste hersagen.

31. Zeit, feuer, handlung, erde, wind, gedanke, erkenntniss, busse, wasser, reue, fasten: alle diese sind <sup>1) Mn. 5.</sup> <sup>105.</sup> ursachen der reinigung <sup>1)</sup>.

32. Eine gabe bewirkt die reinigung derer, welche verbotenes gethan haben <sup>1)</sup>, schnelligkeit die des flusses; erde und wasser die eines verunreinigten gegenstandes, entsagung <sup>2) Mn. 5.</sup> <sup>108.</sup> die der zwiegeborenen <sup>2)</sup>.

33. Busse bewirkt die reinigung der Vedakundigen, geduld die der wissenden, wasser die des körpers, leises gebet die der heimlichen sünden, wahrheit die des geistes <sup>1)</sup>.

34. Einem gemüthe, welches an den elementen haftet, giebt busse und wissen reinigung, dem verstande die kenntniss <sup>1)</sup>, für die seele wird kenntniss des herrn als die höchste reinigung angesehen.

35. In der noth darf ein Brähmaṇa durch das gewerbe  
des Kshatriya oder des Vaiśya seinen unterhalt suchen <sup>1)</sup>),  
hat er die noth überwunden, so soll er sich reinigen und  
jenes gewerbe wegwerfen. ) 1) Mn. 10,  
81. 82.

36. Früchte, edelsteine, leinenzeug, Soma, menschen,  
kuchen, pflanzen, reisspeise, zucker, pottasche, butter-  
milch, milch, zerlassene butter, wasser;

37. Waffen, geistige getränke, wachs, honig, lack,  
Kuśa, thon, leder, blumen, wollenzeug, haare, buttermilch  
mit wasser gemischt, gift, erde;

38. Seidenzeug, indigo, salz, fleisch, einhufige thiere,  
blei, gemüse, frische arzneikräuter, Asafoetida, wilde thiere  
und wohlgerüche:

39. Alles dieses <sup>1)</sup> darf er nie verkaufen, wenn er auch 1) Mn. 10,  
83-89.  
durch das gewerbe des Vaiśya seinen unterhalt verdient.  
Der pflicht wegen darf er auch Tila - samen <sup>2)</sup> gegen eine 2) Mn. 10,  
90.  
gleiche menge korn verkaufen.

40. Lack, salz und fleisch bewirken, wenn er sie verkauft,  
dass er aus der kaste fällt; milch, buttermilch und berauschende  
getränke bewirken, dass er in eine niedrigere kaste kommt <sup>1)</sup>). 1) Mn. 10,  
92. 93.

41. Wenn der Brähmaṇa in der noth von irgend einem  
anderen speise annimmt und isst, wird er nicht durch sünde  
befleckt <sup>1)</sup>), denn er ist dem feuer und der sonne ähnlich. 1) Mn. 10,  
104.

42. Ackerbau, kunst, lohn, unterricht, geld auf zinsen  
leihen, der wagen, der berg, dienst, sumpfland, der herr-  
scher, almosen <sup>1)</sup> sind arten des erwerbes in der noth. 1) Mn. 10,  
116.

43. Wenn er hungert, muss er drei tage warten, dann  
kann er einem nicht-Brähmaṇa getreide entwenden; kommt  
er wieder in besitz von etwas, so muss er, wenn er ange-  
klagt wird, es pflichtmässig eingestehen <sup>1)</sup>). 1) Mn. 11,  
16. 17.

44. Der König muss, nachdem er sich nach seinem wan-  
del, familie, charakter, Vedakunde, lesung, busse und  
1) Mn. 7, hausstand erkundigt, ihm ehrliche nahrung verschaffen <sup>1)</sup>).

1) Mn. 6, 45. Der einsiedler soll in den wald gehen <sup>1)</sup>), nachdem  
2) Mn. 6, er seine frau dem sohne übergeben, oder von ihr begleitet <sup>2)</sup>),  
3) Mn. 6, keusch lebend <sup>3)</sup>), mit dem *opfer*-feuer und mit dem häus-  
4) Mn. 6, lichen feuer <sup>4)</sup>).

46. Mit früchten die nicht auf gepflügtem acker gewach-  
1) Mn. 6, sen <sup>1)</sup> soll er die feuer, die väter, die götter, die gäste  
5. 16. und die diener sättigen, den bart, das haar des kopfes und  
2) Mn. 6, des körpers wachsen lassen <sup>2)</sup>), und sich selbst beherrschen.

47. Seine bedürfnisse soll er sammeln für einen tag,  
1) Mn. 6, einen monat, sechs monate oder ein jahr <sup>1)</sup>); das übrige soll  
18. 2) Mn. 6, er im monate Aśvina weggeben <sup>2)</sup>).

48. Sich zügelnd <sup>1)</sup>, dreimal täglich badend <sup>2)</sup>, geschenke  
2) Mn. 6, abweisend, den Veda lesend, mildthätig, am wohl aller  
24. wesen sich freuend <sup>1)</sup>.

49. Von reis lebend der nicht im mörser gereinigt, oder  
1) Mn. 6, wildes korn essend, welches er mit steinen zermalmt <sup>1)</sup>),  
17. soll er das opfer der Vedas und der rechtsbücher und die  
2) Mn. 6, anderen handlungen mit fruchtlö <sup>2)</sup> vollziehen.

50. Er bringe die zeit mit mondlaufs-fasten hin, oder  
lebe beständig in kasteiung, oder esse wenn ein halbmonat  
1) Mn. 6, vergangen, oder ein monat oder ein tag <sup>1)</sup>.

1) Mn. 6, 51. Er schlafe auf der erde <sup>1)</sup>, rein, bei nacht, und  
26. bringe den tag mit umhergehen hin, oder mit stehen, sitzen  
2) Mn. 6, und spazieren <sup>2)</sup>, oder auch in andachtsübung.)

52. *Im Sommer zwischen fünf feuern verweilend, in der regenzeit auf dem opferplatze ruhend, im winter in nasse gewänder gekleidet, oder er übe busse nach seinen kräften<sup>1</sup>).* <sup>1) Mn. 6, 23.</sup>

53. *Ob ihn einer mit dornen sticht, oder mit sandel salbt, unerzürnt<sup>1</sup>) und unerfreut, gleichmässig gegen die-<sup>1) Mn. 6, 48.</sup> sen und jenen.*

54. *Feuer auf sich häufend<sup>1</sup>), unter bäumen wohnend<sup>2</sup>), wenig essend, suche er almosen zum lebensunterhalt nur in häusern von einsiedlern<sup>3</sup>).* <sup>1) Mn. 6, 25.</sup> <sup>2) Mn. 6, 26.</sup> <sup>3) Mn. 6, 27.</sup>

55. *Oder wenn er in einem dorfe speise empfangen, esse er acht bissen schweigend<sup>1</sup>).* *Von der luft lebend<sup>1) Mn. 6, 28.</sup> gehe er in nordöstlicher richtung, bis sein körper aufgerieben ist<sup>2</sup>).* <sup>2) Mn. 6, 31.</sup>

56. *Nach dem leben im walde oder nach dem leben im hause, nachdem er ein opfer an Prajāpati vollzogen, in welchem er sein ganzes vermögen den priestern gegeben, und die feuer auf sich gehäuft<sup>1</sup>),* <sup>1) Mn. 6, 38.</sup>

57. *Die Vedas gelesen, leise betend, einen sohn erzeugt, speise ausgetheilt, das feuer unterhalten, und nach vermögen opfer vollzogen, soll er seinen geist auf befreiung richten<sup>1</sup>), aber nicht anders.* <sup>1) Mn. 6, 35.</sup>

58. *Allen wesen freundlich, ruhig, drei stäbe tragend, mit einem wasserkruge, allein umhergehend soll er um speise bittend in ein dorf gehen<sup>1</sup>).* <sup>1) Mn. 6, 52.</sup>

59. *Unzerstreut gehe er nach almosen zur abendzeit<sup>1</sup>), ungesehen, wenn das dorf von bettlern frei ist<sup>2</sup>), bloss zum lebensunterhalt, ohne gier<sup>3</sup>).* <sup>1) Mn. 6, 56.</sup> <sup>2) Mn. 6, 51.</sup> <sup>3) Mn. 6, 55.</sup>

60. *Die gefässer sollen aus thon, bambu, holz oder einer gurke gemacht werden; gereinigt werden sie durch wasser oder durch abreiben mit kuhhaar<sup>1</sup>).* <sup>1) Mn. 6, 53.</sup> <sup>2) Mn. 6, 54.</sup>

61. Die sinnenschaar zügelnd, liebe und hass aufgebend,  
die furcht vor den wesen von sich werfend, wird der zwie-  
<sup>12 Mn. 6.</sup><sub>60.</sub> geborene unsterblich <sup>1</sup>).

62. Reinigung des gemüthes ist aber zu bewirken, be-  
sonders von einem Yati, weil diese die ursache der erwer-  
bung von erkenntniss ist, und ihn selbständig macht.

63. Auch muss er die verschiedenen geburtsstätten be-  
trachten, und die schicksale welche aus den handlungen  
entstehen, die gemüthsqualen, krankheiten, plagen, das  
alter und die veränderung der gestalt.

64. Das geborenwerden in tausend geburten, den wech-  
sel von angenehmem und unangenehmem. Durch aufmerk-  
sames denken sehe er, dass der freie geist im geiste *der  
gottheit* sich befindet <sup>1</sup>).

<sup>12 Mn. 6.</sup><sub>61 - 63.</sub> 65. Nicht die einsiedelei ist ursache der tugend <sup>1</sup>); diese  
entsteht nur wenn sie ausgeübt wird. Deshalb, was ihm  
selbst unangenehm ist, das thue er auch anderen nicht.

66. Wahrheit, nicht stehlen, nicht hassen, scham, rein-  
heit, verständigkeit, festigkeit, bezähmung, gezügelte sinne,  
<sup>12 Mn. 6.</sup><sub>62.</sub> wissen: hiermit ist die ganze tugend ausgedrückt <sup>1</sup>).

67. Wie aus einem glühenden stücke eisen die funken  
hervorgehen, so entstehen aus dem geiste die geister.

68. In diesem zustande that der geist irgend eine that,  
welche beides, recht und unrecht, in sich enthält, von  
selbst, eine andere aus seiner natur, eine andere aus ge-  
wohnheit.

69. Die ursache ist der unvergängliche, der schöpfer,  
der verständige, das Brahma, der mit eigenschaften und  
willen begabte; er, der ungeboren ist, wird, weil er einen  
körper annimmt, geboren genannt. १

/ 70. Wie er zu anfang der schöpfung äther, wind, feuer, wasser, erde schafft, jedes folgende mit einer eigenschaft mehr, so nimmt er dieselben an, wenn er geboren wird.

/ 71. Durch opfer wird die sonne genährt, aus der sonne entsteht regen, dann kräuter; diese als speise werden in der gestalt von flüssigkeit zu samen (sperma).

/ 72. Bei der verbindung von mann und frau, wenn blut und samen rein sind, nimmt der herr die fünf elemente an, und ist selbst das sechste.

73. Sinne, geist, athem, erkenntniss, lebenszeit, freude, festigkeit, einsicht, thätigkeit, schmerz, verlangen, selbstgefühl,

74. Streben, gestalt, farbe, stimme, hass, besitz und nichtbesitz, alles dieses entsteht ihm, dem anfangslosen, der einen anfang wünscht, aus ihm selbst.)

75. Im ersten monat ist er eine feuchte masse, von den elementen umhüllt, im zweiten monat ein fleischgewächs, im dritten mit gliedern und sinneswerkzeugen begabt.

76. Von dem äther bekommt er leichtigkeit, feinheit, laut, gehör, kraft u. s. w.; von dem winde gefühl, bewegung, entfaltung der glieder und härte.

77. Von der galle das sehen, verdauen, hitze, aussehen, glanz; vom wasser den geschmack, kälte, geschmeidigkeit, feuchtigkeit und sanftheit.

78. Von der erde duft und geruch, schwere und form: alles dieses bekommt der neugeborene geist im dritten monat, dann bewegt er sich.)

/ 79. Durch nichtgewährung der gelüste erleidet die frucht schaden, verunstaltung oder sterben; deshalb muss man der frau gewähren, was sie wünscht.

**80.** Festigkeit der glieder im vierten monat, im fünften entstehung des blutes, im sechsten entstehung der kraft, der farbe, der nägel und der haare.

**81.** Im siebenten mit geist und empfindung begabt, mit kanälen, sehnen und adern versehen, und im achten mit haut und fleisch und erinnerung ausgestattet.

**82.** Die lebenskraft des kindes strömt bald in die mutter über, bald wieder in das kind ; deshalb sirbt ein kind, wenn es im achten monate geboren wird.

**83.** Im neunten oder zehnten monat wird er durch heftige geburtswinde herausgetrieben aus der öffnung der umhüllung, wie ein pfeil, mit schmerzen behaftet.

**84.** Seine sechs körper haben auch sechs hüllen und eben so sechs glieder und dreihundert und sechzig knochen.

**85.** Die Zähne mit ihren behältern sind vier und sechzig, nägel zwanzig, die zwanzig spiesse der hände und füsse; diese haben vier standorte.

**86.** Sechzig knochen der finger und zehen, zwei der fersen und vier in den knöcheln, vier ellbogenknochen, und eben so viele in den beinen.

**87.** Je zwei soll man an den knien, den backen, den lendenschilden und den achseln, den schläfen, dem gaumen und den hüftschilden zählen.

**88.** Ein knochen des schamgliedes und im rücken fünf und vierzig; der nacken besteht aus fünfzehn knochen, ein schlüsselbein an jeder seite und die kinnlade.

**89.** An deren wurzel zwei, eben so an stirne, augenwangen, der feste nasenknochen; die ribben mit ihren stützknochen und den Arbudas zwei und siebenzig.

90. Zwei stirnknochen, vier schädelknochen des kopfes, siebenzehn knochen der brust sind die sämmtlichen knochen des mannes.

91. Geruch, gestalt, geschmack, gefühl und laut werden als gegenstände *der sinne* genannt. Nase, augen, zunge, haut und ohr aber sind die werkzeuge *der wahrnehmung*.

92. Hände, after, zeugungsglied, zunge und füsse soll man als die fünf werkzeuge der that erkennen. Der geist hat beides, *wahrnehmung und that*, in sich.

93. Der nabel, die lebenskraft, der after, der samen, das blut und die beiden stirnknochen, der kopf, die achseln, der hals und das herz sind die wohnungen des athems.

94. Das mark, der fleischsaft, die lungen, der nabel, die galle, die leber, die milz, die kleine höhle *des herzens*, die beiden nieren, die blase und der mastdarm;

95. Der magen, das herz, die grosse höhle, der after, der bauch, die beiden bauchdarme — so sind diese ausführlich aufgezählt.

96. Die beiden augäpfel, augenhöhlen, ohrknorpel, ohrblätter, ohren, schläfen, brauen, gaumen, lippen, lendenhöhlen;

97. Die beiden leisten, hoden, nieren, die aus vereinigung von phlegma gebildeten brüste, das zäpfchen, die hinterbacken, die arme, die fleischballen an den schienbeinen und schenkeln,

98. Der gaumen, der bauch, die blase, der kopf, das kinn, der weiche gaumen, die gruben — diese sind die plätze des körpers;

99. So wie auch die vier augendecken, füsse, hände und herz. Auch die neun öffnungen sind wohnungen des athems.

100. Siebenhundert adern und neuahundert sehnen, zweihundert nerven und fünfhundert muskeln.

101. Wisset, dass *mit allen nebensweigen* neun und zwanzig Lakshas und neuhundert und sechs und fünfzig adern und nerven sind.

102. Man soll wissen, dass die menschen drei Lakshas bart- und haupthaare haben, einhundert und sieben verbindungen und zweihundert gelenke.

103. 104. Atome der haare des leibes aber werden vier und fünfzig Kotis und sieben und sechzig und ein halbes Laksha mit den schweisslöchern gezählt, getrennt von den luftigen atomen. Wenn nur einer die beschaffenheit dieser und ihrer zustände kennte!

105. Man muss wissen, dass neun handvoll saft und zehn handvoll wasser *im körper sind*; sieben handvoll koth werden angegeben, und acht handvoll blut.

106. Sechs handvoll phlegma, fünf handvoll galle und vier handvoll urin; drei handvoll fett, zwei handvoll fleischsaft, eine handvoll mark, eine halbe aber im schädel.

107. Eben so viel phlegmaessenz und eben so viel samen. Wer da weiss, dass der so beschaffene körper unbeständig ist, der weise ist der befreiung fähig.

108. Zwei und siebenzig tausend adern, die guten und die bösen genannt, gehen aus dem herzen hervor. In deren mitte ist, wie der mond glänzend,

109. Ein kreis, in dessen mitte befindet sich die seele, wie eine unbewegte lampe. Diese muss man erkennen; wer sie erkennt, der wird hier nicht wieder geboren. )

110. Auch muss man das Arañyaka kennen, welches ich von der sonne erhalten habe, und das von mir verkündete Yoga-lehrbuch muss man kennen, wenn man Yoga zu erlangen wünscht.

111. Indem man geist, verstand, gedächtniss und sinne auf nichts anderes richtet, muss man über die seele nachdenken, welche als herr wie eine lampe im herzen weilt.

112. Wer der vorschrift gemäss die gesänge des Sāman ohne fehler liest, mit aufmerksamkeit, der erreicht durch deren studium das höchste Brahman.

113. Die gesänge Aparāntaka, Ullopya, Madraka und Prakarī, Auveñaka, Sarovindu und Uttara:

114. Der Rič-gesang, die Pāṇikā, der von Daksha angeordnete gesang und die Brahmagītikā: alle diese gesänge werden mit dem namen der befreiung bezeichnet, weil sie die erreichung derselben bewirken.

115. Wer das wesen des Viñā-spiels kennt, die töne und tonleitern versteht und taktkundig ist, der erreicht ohne mühe den weg der befreiung.

116. Wenn der gesangkundige durch andacht nicht das höchste ziel erreicht, so wird er gefährte des Rudra, und freut sich mit ihm.

117. „Der geist ist ohne anfang genannt worden, und „doch soll der körper sein anfang sein; aus dem geiste ist „die ganze welt entstanden, und aus der welt der geist.“ )

118. „Wie ist diese welt entstanden, mit den göttern, „Asuras und menschen, und wie der geist? darüber sind wir „in verwirrung; erkläre es uns.“

119. Der mann welcher hier, nachdem er das netz der bethörung von sich geworfen, erblickt wird mit tausend händen, füssen und augen, mit dem glanze der sonne, mit tausend häuptern:

120. Dieser allgestaltige ist der geist, das opfer und der herr der geschöpfe: in der gestalt der speise des Virāj wird er zum opfer.

121. Die vorzügliche flüssigkeit, welche aus der darbringung eines gegenstandes an die götter entsteht, diese flüssigkeit wird, nachdem sie die götter erfreut und dem opfernden den lohn

122. Verschafft, durch den wind zum monde getragen, und von da durch die strahlen zu dem aus Rič, Yajus und Sāman bestehenden glanze der sonne hinaufgeföhrt.

123. Die sonne schafft aus ihrem eigenen kreise das herrliche Amrita, welches der ursprung aller wesen ist, der essenden und der nicht essenden.

124. Aus dieser speise wird wieder das opfer, dann wieder speise und wieder opfer. So dreht sich dieser kreis ohne anfang und ende umher.

125. Ohne anfang ist der geist, es ist keine entstehung des inneren geistes; der individuelle mann aber entsteht durch das handeln aus bethörung, wunsch oder hass.

126. Der tausendgestaltige erste gott, welchen ich euch genannt habe, aus dessen antlitz, armen, schenkeln und füssen sind die kasten der reihe nach entstanden.

127. Die erde ist aus seinen füssen entstanden, aus seinem haupte der himmel, aus der nase der hauch, die himmelsgegenden aus dem ohre, aus dem gefühle der wind, aus dem munde das feuer.

128. Aus dem geiste der mond, aus dem auge die sonne, aus den hüften der himmel und die bewegliche und unbewegliche welt.)

129. „Wenn es so ist, wie denn, o göttlicher, wird er „, von sündhaften müttern geboren? wie wird er, der mächtige, mit unangenehmen zuständen in verbindung gebracht?“

130. „Wie kommt es, dass er, obwohl mit erkenntnisswerkzeugen begabt, keine kenntniss des früheren „,lebens hat? und dass er, obwohl er in allen wesen sich „,befindet, doch den alle wesen befallenden schmerz nicht „,empfindet?“

131. Dieser lebendige geist kommt in den zustand eines menschen der niedrigsten kaste, eines vogels oder eines unbeweglichen wesens, und wird an hundert geburtsstätten geboren durch fehler, welche aus handlungen des geistes, der rede oder des körpers entstehen <sup>1)</sup>).

<sup>1) M. 12,  
9.</sup>

132. Und wie die zustände der geister in den körpern unendlich mannigfaltig sind, eben so sind es hier auch die gestalten der lebenden wesen in den verschiedenen geburtsstätten.

133. Das reifen der handlungen entsteht für einige nach dem tode, für einige in diesem leben, für einige hier und jenseits: ihr zustand ist es, der dies bestimmt.

134. Wer auf die gütter anderer sinnt, wer auf schlechte

<sup>1) Mn. 12.</sup> <sub>g.</sub> thaten denkt, und wer der unwahrheit nachhängt <sup>1)</sup>), der

— <sup>2) Mn. 12.</sup> <sub>g.</sub> wird von einer mutter der niedrigsten kaste geboren <sup>2)</sup>).

135. Ein mann welcher unwahres redet, andere ver-

<sup>1) Mn. 12.</sup> <sub>g.</sub> klagt oder beleidigt oder unsinnig schwatzt <sup>1)</sup>), wird von

<sup>2) Mn. 12.</sup> <sub>g.</sub> einem wilden thiere oder vogel geboren <sup>2)</sup>).

136. Wer gerne nimmt was ihm nicht gegeben wird,

— wer fremden frauen nachgeht, wer tödtet, wo es nicht vor-

<sup>1) Mn. 12.</sup> <sub>g.</sub> geschrieben ist <sup>1)</sup>), der wird von unbeweglichen wesen ge-

<sup>2) Mn. 12.</sup> <sub>g.</sub> boren <sup>2)</sup>).

137. Wer den geist kennt, rein, bezähmt ist, busse übt,

— die sinne zügelt, tugend ausübt, die kenntniss des Veda

besitzt, dieser mit der qualität der wahrheit begabte wird

<sup>1) Mn. 12.</sup> <sub>31. 40.</sub> als gott geboren <sup>1)</sup>.)

138. (Wer an nicht guter thätigkeit freude hat, unbe-

ständig ist, vieles beginnt, an den sinnlichen gegenständen

hängt, dieser mit der qualität der leidenschaft begabte wird,

<sup>1) Mn. 12.</sup> <sub>32. 40.</sub> wenn er gestorben ist, als mensch wiedergeboren <sup>1)</sup>).

139. Der schlaftrige, grausam handelnde, gierige, gott

leugnende, bettelnde, unbesonnene, verbotenem wandel er-

gebene, dieser mit der qualität der finsterniss begabte wird

<sup>1) Mn. 12.</sup> <sub>33. 40.</sub> als thier wiedergeboren <sup>1)</sup>.

140. Wer so von leidenschaft und finsterniss durchdrun-

gen hier umherirrt, gelangt mit widerwärtigen zuständen

<sup>1) Mn. 12.</sup> <sub>39.</sub> behaftet in den kreislauf des lebens <sup>1)</sup>.)

141. Wie ein schmutziger spiegel nicht geeignet ist,

die gestalt darin zu sehen, so ist der mit unreifen werkzeu-

gen begabte geist nicht der erkenntniss fähig.

142. Wie in der bitteren gurke der süsse saft, obwohl er darin ist, nicht gefunden wird, wenn sie unreif ist, so ist die erkenntniss nicht in dem geiste, dessen werkzeuge unreif sind.

143. Der verkörperte geist erlangt in seinem eigenen körper die empfindung, welche allen gemein ist, der andächtige und befreite erreicht durch die andacht die empfindung aller *empfindungen*.

144. Denn wie der eine äther in verschiedenen gefässen einzeln ist, so ist der geist ein einziger und ein vielfacher, wie die sonne in verschiedenen wasserbehältnissen.

145. Das Brahman, der äther, der wind, das feuer, das wasser und die erde, dies sind die elemente; diese sind die welten und jener der geist; aus diesen entsteht alles bewegliche und unbewegliche. )

146. Wie der töpfer mit hülfe von thon, einem stabe und der scheibe einen topf macht, oder der zimmermann aus stroh, thon und holz ein haus:

147. Und der goldarbeiter blosses gold oder silber nimmt, oder der seidenwurm aus seinem eigenen speichel den Cocon macht:

148. So schafft der geist sich selbst an verschiedenen geburtsstätten, indem er die elemente nimmt und sich der organe bedient. )

149. Wie die elemente wirklich sind, so ist auch der geist wirklich. Wer würde sonst das was er mit dem einen auge gesehen hat, mit dem anderen sehen?

150. Oder wer würde eine stimme, die er gehört hat, erkennen wenn er sie wieder hört? oder wer würde eine erinnerung an vergangenes haben? oder wer bewirkt den traum?

151. Wer wird durch geburt, gestalt, alter, lebensweise, wissen u. s. w. zu einem ich, und wendet seine thätigkeit auf den laut und die anderen sinnlichen gegenstände durch that, geist und stimme?

152. Er, zweifelhafter ansicht darüber, ob ein lohn der thaten stattfinde oder nicht, hält in seiner verwirrung sich für vollendet, obgleich er unvollendet ist.

153. „Mein ist die frau, die söhne, die diener, und ich der ihre;“ so denkt er, und über gute und schlechte zustände hat er immer eine verkehrte ansicht.

154. Er unterscheidet nicht zwischen dem erkennenden und der natur oder der veränderung; er bemühet sich zu verhungern, ins feuer zu gehen, ins wasser zu stürzen.

155. So verfahrend, ungezügelten wesens, mit verkehrten wünschen erfüllt, wird er durch handlung, hass, bethörung und wunsch gefesselt.

156. Der besuch eines lehrers, verständniss des inhalts des Veda und der lehrbücher, vollziehung der in denselben vorgeschriebenen handlungen, verkehr mit guten, freundliche reden:

157. Vermeidung des ansehens und umarmens von frauen, in allen wesen sich selbst sehen, verlassen der angehörigen, tragen alter brauner gewänder:

158. Zurückhaltung der sinne von den sinnlichen gegenständen, vermeidung der müdigkeit und trägeit, richtige beurtheilung des körpers, erkenntniss der sünde in aller thatigkeit:

159. Freiheit von leidenschaft und finsterniss, reinigung des wesens, begierdelosigkeit, ruhe: durch diese mittel gereinigt wird der mit wahrheit begabte unsterblich.

**160.** Durch die gegenwart der erinnerung des wahren wesens, durch verbindung mit der wahrheit, durch den untergang der thaten, und durch die nähe der guten kommt die andacht zu stande.

**161.** Wessen geist bei dem untergange des körpers vollkommen in der wahrheit fest steht in bezug auf den herrn, und wessen überzeugung durchaus unerschüttert bleibt, der gelangt zur erinnerung seiner geburten.

**162.** Denn wie der schauspieler seinen körper mit farben bemalt, und verschiedene gestalten annimmt, so nimmt der geist die aus seinen thaten entstehenden körper an.

**163.** Durch die schuld der zeit, der thaten, des eigenen samens und der mutter entsteht bei der geburt die verunstaltung des kindes, dass es ein glied zu wenig oder ähnliche fehler hat.

**164.** Durch das selbstbewusstsein, den verstand, das leben, den lohn der that und den körper geschieht es, dass dieser geist nie früher befreit wird.

**165.** Wie durch verbindung von docht, gefäss und öl eine lampe ihr bestehen hat, und doch verlöschen kann, so ist das schwinden des lebens zur unzeit.

**166.** Unzählige strahlen hat der, welcher wie eine lampe im herzen weilt, weisse und schwarze, bunte, blaue, braune, gelbe und rothe.

**167.** Von diesen ist einer oben, welcher die sonnenscheibe durchbricht, und über Brahman's welt hinausgeht; durch diesen erreicht die seele das höchste ziel.

**168.** Die hundert anderen strahlen desselben, welche nach oben gerichtet sind, durch diese gelangt die seele in göttliche, mit glanz begabte körper.

**169.** Seine vielfach gestalteten strahlen, welche nach unten gehen, sanft glänzend, durch diese tritt er hier wider seinen willen in den kreislauf des lebens, zum genuss der that.

**170.** Den durch die Vedas und die lehrbücher, durch kenntnisse, durch geburt und sterben, durch qual, gehen und kommen, wahrheit und unwahrheit,

**171.** Durch glück, freude und schmerz, durch gute und böse thaten, durch die erfolge der vorbedeutungen, der vögelkunde und der verbindung der planeten,

**172.** Durch den gang der sterne und sternbilder, durch gesichte im wachen und im traume, durch äther, wind, feuer, wasser, erde und finsterniss,

**173.** Durch die Manu-perioden, durch das eintreten der weltalter, durch den erfolg der sprüche und arzeneien — den durch alles dieses erkennbaren geist erkennet, und erkennet ihn als ursache der welt.

**174.** Selbstbewusstsein, erinnerung, weisheit, hass, einsicht, freude, festigkeit, das übertragen von einem sinne auf den anderen, wunsch, erhaltung des körpers, leben,

**175.** Himmel, schlaf, das antreiben der zustände, die bewegung des geistes, schliessen der augen, gedankenthäufigkeit, das aufnehmen der fünf elemente,

**176.** Weil diese zeichen des höchsten geistes erblickt werden, deshalb ist der geist, höher als der körper, allgegenwärtig, herrschend.

**177.** Die werkzeuge der erkenntniss mit ihren gegenständen, der geist, die werkzeuge der that, selbstbewusstsein, einsicht, die erde und die anderen elemente,

178. Das unenthüllte, von diesem gebiete wird der geist der gebietskundige<sup>1)</sup>) genannt, welcher der herrscher, in allen wesen befindlich, der seiende und nicht seiende, das seiende und das nicht seiende ist.

179. Die einsicht entsteht aus dem unenthüllten, aus ihr entspringt das selbstbewusstsein, aus dem selbstbewusstsein die atome u. s. w. und die elemente, von welchen jedes folgende eine eigenschaft mehr hat.

180. Laut und gefühl und gestalt, geschmack und geruch sind die eigenschaften derselben; aus welchem jede einzelne von ihnen hervorgegangen ist, in eben demselben geht sie wieder unter.

181. Wie der geist, obgleich er herrscher ist, durch das reifen der dreifachen handlungen sich selbst schafft, so habe ich euch denselben dargestellt.

182. Wahrheit, leidenschaft und finsterniss werden als seine eigenschaften genannt<sup>1)</sup>). Von leidenschaft und finsterniss durchdrungen wird er wie ein rad umhergetrieben.

183. Eben derselbe höchste genius ist euch genannt, anfangslos, und einen anfang nehmend, mit einer gestalt, welche durch merkmale und von den sinnen wahrgenommen werden kann, und veränderungen erleidet.

184. Der pfad der väter ist der raum zwischen dem wege der götter und dem des Agastya; auf diesem gehen die, welche den himmel wünschend feueropfer darbringen, nach dem himmel.

185. Und welche wahrhaft mildthätig sind, und mit den acht eigenschaftn begabt, dem gelübde der wahrheit ergeben, die gehen auf eben demselben wege.

186. Dort sind acht und achtzig tausend Munis, familienväter, welche wieder in das irdische leben zurückkehren als samen und beförderer des rechtes.

187. Zwischen den sieben Rishis und dem pfade des elephanten in der welt der götter befinden sich eben so viele Munis, von aller thätigkeit befreit.

188. Durch busse, keuschheit, verlassen der begierde und weisheit dorthin gelangt, bleiben sie daselbst bis zum untergange der welt.

189. Von ihnen stammen die Vedas, die Purāṇas, die wissenschaften, die Upanishads, die Ślokas, Sūtras, commentare, und was irgend aus rede zusammengesetzt ist.

190. Das lernen der Vedas, opfer, keuschheit, busse, bezähmung, glaube, fasten, selbstbeherrschung sind die 12Mn.12, ursachen der erkenntniss des geistes <sup>1)</sup>.  
83. 85.

191. Denn den Veda müssen alle klassen so kennen zu lernen suchen, die zwiegeborenen aber müssen ihn schauen, überlegen und hören.

192. Die zwiegeborenen, welche ihn so erlangen, und welche sich in den wald zurückziehen, die gelangen zur wahrheit, mit höchstem glauben begabt.

193. Der reihe nach kommen sie zum feuer, zum tage, zur hellen monatshälften, zum nördlichen sonnenlaufe, zur welt der götter, zur sonne und zum glanze.

194. Dann nahet ihnen der geistige genius und macht sie zu bewohnern von Brahman's welt, und es wird ihnen keine rückkehr in diese welt zu theil.

195. Die männer aber, welche durch opfer, busse, und gaben den himmel gewinnen, kommen zum rauche, zur nacht, zur dunkeln monatshälften und zum südlichen sonnenlaufe,

**196.** Zur welt der väter, zum monde, zum winde, regen, wasser und zur erde, der reihe nach, und gelangen wieder in diese welt.

**197.** Wer nicht mit reinem geiste diesen doppelten weg erkennt, der wird eine schlange, eine heuschrecke, ein insekt oder ein wurm.

**198.** Die ausgebreiteten füsse auf die schenkel legend, und die ausgebreitete rechte hand auf die linke, das gesicht ein wenig erhebend und auf die brust stützend,

**199.** Die augen schliessend, in ruhe verweilend, die zähne mit den zähnen nicht berührend, die zunge unbeweglich am gaumen haltend, mit verhülltem antlitz, ganz unbeweglich,

**200.** Alle sinne im zaume haltend, auf nicht zu niedrigem und nicht zu hohem sitze, vollziehe er zweifache oder dreifache athemhemmung.

**201.** Dann denke er an jenen herrn, welcher wie eine lampe im herzen weilt, er halte den geist an diesem fest, und übe sammlung des gemüthes verständig.

**202.** Verschwinden, erinnerung, schönheit, gesicht und gehör, die fähigkeit den eigenen körper zu verlassen und in einen anderen einzugehen,

**203.** Schaffen von dingen nach belieben, sind die zeichen der vollendung der andacht. Wer in vollendeter andacht den körper verlässt, ist zur unsterblichkeit geeignet.

**204.** Oder wer den Veda studirt, seine thaten niederlegt, im walde wohnt, unerbetene speise geniesst, wenig isst, der erlangt die höchste vollendung.

205. Aber auch ein familienvater, welcher auf recht-mässige weise reichthum erwirbt, in der erkenntniss der wahrheit beharrt, die gäste freundlich behandelt, die Śrâddhas vollzieht und wahrheit redet, wird befreiet.

206. Menschen welche eine grosse sünde begangen haben, gelangen in die durch die grossen sünden erzeugten <sup>1) Mn. 12.</sup> fürchterlichen höllen <sup>1</sup>), und werden, wenn ihre thaten <sup>2) Mn. 12.</sup> geschwunden sind, hier geboren.

207. Wer einen Brâhmaña getötet, gelangt in den mutterleib einer gazelle, eines hundes, schweines oder <sup>1) Mn. 12.</sup> <sub>55.</sub> meles <sup>1</sup>), wer geistiges getränk genossen <sup>2</sup>), in den eines <sup>2) Mn. 12.</sup> <sub>56.</sub> esels, eines čañdâla oder eines Veña.

208. Wer gold gestohlen <sup>1</sup>), wird geboren als w提醒, insekt oder heuschrecke; wer das ehebett seines lehrers <sup>2) Mn. 5.</sup> <sub>58.</sub> fleckt hat <sup>2</sup>), der reihe nach als gras, strauch oder schling-pflanze.

209. Der tödter eines Brâhmaña wird mit der schwind-sucht behaftet sein; wer geistige getränke getrunken, mit schwarzen zähnen; wer gold gestohlen, mit schlechten nägeln; wer das ehebett seines lehrers befleckt, mit schlech-<sup>1) Mn. 11.</sup> <sub>49.</sub> ter haut <sup>1</sup>).

210. Wer mit einem von diesen verkehrt <sup>1</sup>), der wird mit dessen zeichen wiedergeboren. Wer speise gestohlen, wird an unverdaulichkeit leiden, ein rededieb wird stumm <sup>2) Mn. 11.</sup> <sub>51.</sub> sein <sup>2</sup>).

211. Wer korn verfälscht, wird ein glied zu viel haben; <sup>1) Mn. 11.</sup> <sub>60.</sub> wer verleumdet hat, eine stinkende nase <sup>1</sup>); wer öl gestoh-<sup>2) Mn. 12.</sup> <sub>63.</sub> len hat, wird eine motte sein <sup>2</sup>); ein ankläger wird einen stinkenden mund haben <sup>1</sup>).

212. *Wer die frau eines anderen geraubt oder das eigenthum eines Brähmaña genommen, wird in einem menschenleeren, schrecklichen walde ein Brahma-Râkshasa<sup>1</sup>).* <sup>1) Mn.12, 60.</sup>

213. In verworfener kaste wird geboren, wer anderen edelsteine geraubt hat<sup>1</sup>); als pfau, wer blättergemüse, als <sup>1) Mn.12, 61.</sup> bisamratte, wer wohlgerüche genommen<sup>2</sup>). <sup>2) Mn.12, 65.</sup>

214. Eine maus wird sein, wer getreide gestohlen<sup>1</sup>); ein kameel, wer einen wagen<sup>2</sup>); ein affe, wer früchte<sup>2</sup>); ein taucher, wer wasser; eine krähe, wer milch<sup>1</sup>); eine wespe, wer ein hausgeräth gestohlen<sup>3</sup>). <sup>3) Mn.12, 66.</sup>

215. Wer honig gestohlen, wird eine stechfliege<sup>1</sup>); wer fleisch, ein geier<sup>2</sup>); wer eine kuh, ein alligator<sup>3</sup>); wer feuer, ein kranich<sup>4</sup>); ein aussätziger, wer kleider<sup>5</sup>); ein hund, wer süßigkeiten<sup>1</sup>); ein heimchen, wer salz ge-<sup>4) Mn.12, 66.</sup> stohlen<sup>2</sup>). <sup>5) Mn.11, 51.</sup>

216. Des beispiels wegen ist dies von mir erwähnt in bezug auf den diebstahl. Denn wie die verschiedenen gegenstände sind, so sind auch die gattungen der lebenden wesen.

217. *Nachdem sie als einen ihren thaten angemessenen lohn den zustand eines thieres erlangt<sup>1</sup>), werden sie im laufe der zeit geboren als unglückliche, gefallene, arme, niedrige menschen.* <sup>1) Mn.12, 68.</sup>

218. Dann, frei von sünde geworden, werden sie geboren in hoher familie, reich an genüssen, begabt mit wissenschaft und versehen mit reichthum und getreide.>

219. Durch nichtbefolgung vorgeschriebener handlungen und durch vollziehung verbotener, und durch nichtbezähmung der sinne<sup>1</sup>) gelangt der mensch zum falle. <sup>1) Mn.12, 62.</sup>

220. Deshalb muss er hier busse thun zur reinigung<sup>1</sup>); so wird seine innere seele und die welt geläutert. <sup>1) Mn.11, 53.</sup>

221. Die menschen, welche keine busse thun, sich an sünde freuen und keine reue fühlen, gelangen in elende, fürchterliche höllen.

222. In die höllen Tāmisra und Lohaśanku, Mahāniraya, Śalmali, Raurava, Kudmala, Pūtimrittika, Kālasūtraka,

223. Sanghāta, Lohitoda, Savisha, Sampratāpana, Ma-  
hānaraka, Kākola, Sanjīvana, Mahāpatha,

224. Avīci, Andhatāmisra und Kumbhīpāka, Asipatra-  
<sup>1) Mn. 4.</sup> vana und Tāpana, in diese ein und zwanzig höllen <sup>1)</sup>).

225. Gelangen die schlechten menschen, welche mit den aus grossen sünden oder aus kleineren sünden entstandenen fehlern behaftet sind, wenn sie keine busse thun.

226. Durch bussen verschwindet die sünde, welche un-  
<sup>1) Mn. 11.</sup> <sub>45. 46.</sub> sentlich gethan ist <sup>1)</sup>; für absichtliche sünde aber wird er hier, dem ausspruch nach, gerichtlichem verfahren unterworfen).

227. Wer einen Brāhmaṇa getötet, wer geistiges ge-  
tränk getrunken, ein dieb, und wer das ehebett seines Guru  
befleckt, diese sind grosse sünder, so wie auch wer mit  
<sup>1) Mn. 9.</sup> <sub>235. 54.</sub> ihnen verkehrt <sup>1)</sup>.

228. Frecher tadel der Gurus, verspottung des Veda,  
tödtung eines freundes sollen der tödtung eines Brāhmaṇa  
<sup>1) Mn. 11.</sup> <sub>55.</sub> gleich geachtet werden <sup>1)</sup>, wie auch das vergessen des ge-  
lesenen Veda.

229. Essen verbotener speise, falschheit und unwahre  
prahlerische rede, und das küssen des mundes einer frau in  
<sup>1) Mn. 11.</sup> <sub>56.</sub> ihren regeln sind dem trinken geistiger getränke gleich <sup>1)</sup>.

230. Das wegnehmen von pferden, edelsteinen, män-  
nern, frauen, land und kühen, und von einem depositum, alle  
<sup>1) Mn. 11.</sup> <sub>67.</sub> diese sind dem golddiebstahl gleich <sup>1)</sup>.

231. Unzucht mit der frau eines freundes, mit einer jungfrau, einer schwester, einer Cañdâli, einer verwandten oder der frau eines sohnes ist der befleckung des ehebettes des Guru gleich <sup>1)</sup>).

<sup>1) Ma. 11,  
58.</sup>

232. Wer zu den schwesteren des vaters oder der mutter, zur frau des mütterlichen oheims, zur schwiegertochter, zur nebenfrau der mutter, zur schwester, zur tochter des lehrers,

233. Zur frau des lehrers oder zur eigenen tochter geht, ist dem beflecker des ehebettes des Guru gleich <sup>1)</sup>). Er <sup>1) Ma. 11,  
170. 171.</sup> soll, nachdem ihm das glied abgeschnitten, getödtet werden, und so auch die frau, wenn sie eingewilligt hat.)

234. Tödtung einer kuh, nicht in die kaste eingeweiht zu sein, diebstahl, nichtbezahlung von schulden, das opferfeuer nicht unterhalten, verkauf von sachen deren verkauf verboten ist, verheirathung vor einem älteren bruder,

235. Erlernung des Veda für lohn, so wie lehren des-selben für lohn, verkehr mit der frau eines anderen, unverheirathet bleiben, während ein jüngerer bruder verheirathet ist, wucher, fabrikation von salz,

236. Tödtung einer frau, eines Sûdra, Vaiśya oder Kshatriya, von verbotenem erwerbe leben, gottesleugnung, verletzung eines gelübdes, verkauf von kindern,

237. Diebstahl von reiss, schlechtem metall odervieh, vollziehung eines opfers für unwürdige personen, das verlassen von vater, mutter oder kindern, das verkaufen eines teiches oder gartens,

238. Die verletzung eines mädchens, die vollziehung eines opfers für jemand, der vor seinem älteren bruder heirathet, die übergabe eines mädchens zur ehe an eben den-selben, falschheit, verletzung eines gelübdes,

239. Das beginnen einer handlung seiner selbst wegen, der verkehr mit einer frau, welche geistige getränke trinkt, das aufgeben des Veda-lesens, des feuers, der kinder, und auch das aufgeben der verwandten,

240. Das abhauen von bäumen zum verbrennen, den lebensunterhalt gewinnen durch seine frau, durch tödtung oder durch arzeneien, durch aufstellung von verletzenden maschinen, lasterhaftigkeit, das verkaufen seiner selbst,

241. Einem Śūdra zu dienen, freundschaft mit verworfenen menschen, verbindung mit einer frau aus verworfener kaste, eben so das leben ohne zu einer klasse zu gehören, von fremder nahrung sich nähren,

242. Das lesen von schlechten büchern, die aufsicht über metallgruben zu führen, und seine frau zu verkaufen: <sup>1)</sup>  
<sup>1) Mn. 11,</sup> <sup>2) 242.</sup> <sup>59-66.</sup> jedes einzelne von diesen ist eine kleinere sünde <sup>1)</sup>).

243. Zwölf jahre einen schädel und ein zeichen tragend, erbetene speise essend, seine that erzählend, wenig <sup>1) Mn. 11,</sup> <sup>2) 72.</sup> essend, erlangt der mörder eines Brāhmaṇa reinigung <sup>1)</sup>.

244. Durch rettung eines Brāhmaṇa oder von zwölf <sup>1) Mn. 11,</sup> <sup>2) 79.</sup> kühen <sup>1)</sup>), so wie durch das bilden bei dem Avabhritha eines <sup>2) Mn. 11,</sup> <sup>82.</sup> pferdeopfers <sup>2)</sup> erlangt er ebenfalls reinigung.

245. Der tödter eines Brāhmaṇa wird auch rein, wenn er einen von langer, schmerzhafter krankheit ergriffenen Brāhmaṇa oder eine solche kuh auf dem wege erblickt, und sie von den schmerzen befreit.

246. Er wird auch rein, wenn er, indem er das geraubte gut eines Brāhmaṇa retten will, getötet wird, oder auch <sup>1) Mn. 11,</sup> <sup>2) 80.</sup> am leben bleibt <sup>1)</sup>), aber deshalb mit waffen verwundet wird.

247. Oder er muss mit den sprüchen: „den haaren Svāhā“ u. s. w. der reihe nach den körper von den haaren an bis zu dem marke opfern.

248. Oder im kampfe getödtet, nachdem er sich als ziel hingestellt <sup>1)</sup>), erlangt er reinigung; oder von streichen ge- <sup>1) Ma.11, 73.</sup> troffen, fast todt, wenn er am leben bleibt, wird er rein.

249. Oder im walde in selbstbezähmung dreimal die Sanhitā des Veda lesend, oder er wird rein, indem er wenig essend die Sarasvatī stromaufwärts geht <sup>1)</sup>). <sup>1) Ma.11, 77.</sup>

250. Oder er erlangt reinigung, nachdem er einem würdigen menschen hinreichenden reichthum gegeben <sup>1)</sup>); der empfänger aber soll der reinigung wegen das Vaiśvānara-<sup>1) Ma.11, 76.</sup> opfer vollziehen.

251. Wer einen im opfer begriffenen Kshatriya oder Vaiśya getödtet hat, der soll die einem Brāhmaṇa-tödter vorgeschriebene busse vollziehen; wer ein kind im mutterleibe getödtet, eine der kaste desselben angemessene busse, und eben so, wer eine frau in ihren regeln getödtet <sup>1)</sup>). <sup>1) Ma.11, 87.</sup>

252. Eine gleiche busse soll er vollziehen, wenn er auch nicht getödtet hat, sondern nur mit der absicht zu tödten gekommen ist. Eine doppelte busse aber soll er auf sich nehmen, wenn er einen Brāhmaṇa beim opfer getödtet.

253. Wer geistige getränke getrunken, der soll geistiges getränk oder wasser oder geschmolzene butter oder urin einer kuh oder milch kochend heiss trinken, und wenn er davon stirbt, so erlangt er reinigung <sup>1)</sup>). <sup>1) Ma.11, 90. 91.</sup>

254. Oder er vollziehe in einem kleide von haaren und das haupthaar zusammengebunden die busse für tödtung eines Brāhmaṇa, oder er esse körner, aus denen öl gepresst, oder reiskörner drei jahre lang bei nacht <sup>1)</sup>). <sup>1) Ma.11, 92.</sup>

255. Aber nach unwissentlichem genusse von geistigem getränke, samen, koth oder urin, müssen die drei zwiegeborenen kasten aufs neue geweihet werden <sup>1)</sup>.  
<sup>1) Mn. 11, 150.</sup>

256. Die Brāhmaṇa-frau, welche geistiges getränk genossen, gelangt nicht in den himmel ihres gatten, und hier wird sie als hündin, geier und schwein geboren. )

257. Wer gold eines Brāhmaṇa gestohlen, soll dem könige eine keule bringen, und seine that anzeigen; wenn er von ihm getödtet oder freigelassen ist, so ist er rein <sup>1)</sup>.  
<sup>1) Mn. 8, 314-316.</sup>  
<sup>11, 99.</sup>  
<sup>100.</sup>

258. Zeigt er es dem könige nicht an, so wird er rein, wenn er die busse des Surā-trinkens vollzieht, oder er gebe so viel gold als er selbst wiegt, oder als der Brāhmaṇa zu seinem lebensunterhalte bedarf.

259. Wer das ehebett seines Guru befleckt hat, soll auf einem glühenden eisernen bette mit einer eisernen frau liegen <sup>1)</sup>, oder seine abgeschnittenen Hoden tragend in südwestlicher himmelsgegend den körper verlassen <sup>2)</sup>.  
<sup>1) Mn. 11, 103.</sup>  
<sup>2) Mn. 11, 104.</sup>

260. Oder er vollziehe das Prājāpatya-gelübde *drei* <sup>1)</sup>, *jahre* <sup>1)</sup>, oder das Cāndrāyaṇa *drei monate* <sup>2)</sup>, die Sanhitā <sup>2)</sup>, *des Veda* lesend.  
<sup>1) Mn. 11, 105.</sup>  
<sup>106.</sup>

261. Wer mit diesen ein Jahr zusammen wohnt, der ist *ihnen gleich* <sup>1)</sup>. Eine Tochter von diesen kann man zur ehe nehmen, nachdem sie gefastet, und ohne mitgift.

262. Das Cāndrāyaṇa soll vollziehen, wer irgend einen Menschen aus verworfener Kaste getödtet hat. Auch ein Śūdra, obwohl ihm die Berechtigung fehlt <sup>1)</sup>, wird in dieser Zeit rein.  
<sup>1) Mn. 10, 126.</sup>

263. Der Tödter einer Kuh soll das Pañcagavya trinkend einen Monat in Selbstbezähmung sitzen; in einem Kuhstalle schlafend, den Kühen nachgehend, wird er durch das *schenk einer Kuh* rein <sup>1)</sup>.  
<sup>1) Mn. 11, 108-115.</sup>

264. Oder er vollziehe aufmerksam das Krichra oder das Atikrichra, oder schenke, nachdem er drei nächte gefastet, zehn kühe und einen stier <sup>1)</sup>.

<sup>1) Mn.11,  
116.</sup>

265. Reinigung von kleineren sünden soll eben so geschehen, oder durch das Cāndrāyaña<sup>1</sup>), oder durch milch <sup>1) Mn.11,  
117.</sup> einen monat lang, oder auch durch das Parāka.

266. Tausend kühe und einen stier soll ein mann geben<sup>1</sup>), wenn er einen Kshatriya getötet hat, oder er soll die busse für die tödtung eines Brāhmaṇa drei jahre lang vollziehen <sup>2)</sup>.

<sup>2) Mn.11,  
128.</sup>

267. Wer einen Vaiśya getötet, soll diese busse ein jahr lang vollziehen, oder hundert kühe und einen stier geben<sup>1</sup>). Wer einen Śūdra getötet, soll die busse sechs monate lang vollziehen oder zehn kühe geben <sup>2</sup>).

<sup>2) Mn.11,  
130.</sup>

268. Wer eine schlecht gesittete frau eines Brāhmaṇa, Kshatriya, Vaiśya oder Śūdra getötet, der soll zu seiner reinigung der reihe nach einen wasserschlauch, einen bogen, eine ziege oder ein schaaf geben<sup>1</sup>). >

<sup>1) Mn.11,  
138.</sup>

269. Wer eine nicht schlechte frau getötet, soll die busse für die tödtung eines Śūdra vollziehen. Wer tausend thiere, die mit knochen versehen sind, oder einen wagen voll thiere ohne knochen<sup>1</sup>),

<sup>1) Mn.11,  
140.</sup>

270. Eine katze, eine eidechse, ein ichneumon, einen frosch, hund oder vogel getötet<sup>1</sup>), soll drei tage milch trinken<sup>2</sup>), oder das viertel - Krichra vollziehen.

<sup>2) Mn.11,  
132.</sup>

271. Für einen elephanten soll er fünf dunkle stiere geben<sup>1</sup>); für einen papagei ein zweijähriges kalb<sup>2</sup>); für einen esel oder eine ziege oder einen widder<sup>1</sup>), einen stier; für einen kranich<sup>2</sup>) ein dreijähriges kalb.

<sup>2) Mn.11,  
134.</sup>

<sup>1) Mn. 11,</sup> <sup>135</sup> 272. Wer einen flamingo, einen habicht, einen affen <sup>1)</sup>,  
<sup>2) Mn. 11,</sup> <sup>137</sup> ein fleischfressendes thier <sup>2)</sup>), einen wasservogel, einen land-  
 vogel, einen pfau <sup>1)</sup>), einen geier <sup>1)</sup>) getötet, soll eine kuh geben;  
 für ein nicht fleischfressendes thier <sup>2)</sup>) aber eine junge kuh.

273. Für getötete schlängen soll man einen eisernen  
<sup>1) Mn. 11,</sup> <sup>133</sup> Stab geben; für einen eunuchen schlechtes metall <sup>1)</sup>); für  
<sup>2) Mn. 11,</sup> <sup>134</sup> einen eber ein gefäss zu geschmolzener butter <sup>2)</sup>); für ein  
<sup>3) Mn. 11,</sup> <sup>137</sup> kameel Gunjabeeren <sup>3)</sup>); für ein pferd ein kleid <sup>4)</sup>).

<sup>4) Mn. 11,</sup> <sup>138</sup> 274. Für ein rebhuhn ein Droña sesam <sup>1)</sup>). Wenn er  
<sup>1) Mn. 11,</sup> <sup>134</sup> für einen elephanten und die anderen thiere die gabe nicht  
<sup>2) Mn. 11,</sup> <sup>139</sup> geben kann, soll er zur reinigung für jedes einzelne eine  
 busse vollziehen <sup>2)</sup>).

275. Für das tödten von thieren, welche in früchten,  
 blumen, speise oder säften entstehen, soll er zerlassene but-  
<sup>1) Mn. 11,</sup> <sup>143</sup> ter essen <sup>1)</sup>). Für den tod von anderen thieren mit knochen  
 ist irgend ein geschenk zu geben, für thiere ohne knochen  
<sup>2) Mn. 11,</sup> <sup>141</sup> ist der athem anzuhalten <sup>2)</sup>.

276. Für das abhauen von bäumen, sträuchen, stauden,  
<sup>1) Mn. 11,</sup> <sup>142</sup> schlingpflanzen soll man hundert Rič hersagen <sup>1)</sup>); für nutz-  
 ~ loses abschneiden von arzeneipflanzen soll man einen tag  
<sup>2) Mn. 11,</sup> <sup>144</sup> über milch geniessen und einer kuh nachgehen <sup>2)</sup>.

277. Wer von einem öffentlichen mädchen, von einem  
 ~ affen, einem esel, einem hunde, einem kameele und ähnli-  
<sup>1) Mn. 11,</sup> <sup>199</sup> chen thieren oder einer krähe gebissen ist <sup>1)</sup>), der wird rein,  
 wenn er im wasser den athem angehalten und geschmolzene  
 butter gegessen.

278. Samen der ihm entflossen soll er mit den beiden  
 sprüchen: „Der same welcher mir heute“ u. s. w. bespre-  
 chen, und mit demselben vermittelst des goldfingers die mitte  
 der brust und die mitte der brauen berühren.

279. Den spruch: „In mir glanz“ soll man hersagen, wenn man sein bild im wasser erblickt; die Sāvitrī, wenn man unreines sieht, flüchtig gewesen ist, oder unwahr gesprochen hat.

280. Ein Brahmačārin, welcher zu einer frau gegangen ist ein Avakirñin; er wird durch ein opfer an die Nirriti gereinigt, in welchem er einen esel als opferthier nimmt <sup>1)</sup>. <sub>1) Mn. 11, 118.</sub>

281. Wer das bitten um almosen und die unterhaltung des feuers sieben tage versäumt, ohne krank zu sein, der soll zwei opfer bringen mit den beiden sprüchen: „Mit wünschen überschüttet“ u. s. w. <sup>1)</sup>). <sub>1) Mn. 2, 157.</sub>

282. Dann vollziehe er die verehrung des feuers mit dem spruche: „Es besprengen mich“ u. s. w. Nach dem essen von honig und fleisch ist das Krichra zu vollziehen und dann die übrigen gelübde <sup>1)</sup>). <sub>1) Mn. 11, 158.</sub>

283. Wer etwas dem Guru unangenehmes gethan, wird schon rein, wenn er ihn wieder besänftigt. Dreifaches Krichra soll der Guru vollziehen, wenn ein von ihm abgeschickter schüler ums leben kommt.

284. Wenn ein Brāhmaṇa stirbt durch hülfe die man ihm leistet, so ist es keine sünde; wie auch bei einem unglücksfalle von kühen oder stieren, und bei bereitung von arzeneien und beim opfer.

285. Die schuld dessen, der einen anderen fälschlich beschuldigt, ist doppelt so gross als dessen, der ein wirkliches verbrechen eines anderen verbreitet. Der falsch redende nimmt noch die schuld des falsch angeklagten auf sich.

286. Wer einen anderen fälschlich einer grossen oder kleineren sünde beschuldigt, der soll einen monat sitzen von wasser lebend, leise gebete hersagend, die sinne zügelnd.

287. Der fälschlich angeklagte vollziehe das Krichra, oder opfere dem Agni geschmolzene butter oder dem Vâyu ein vieh.

288. Wer ohne auftrag zur frau seines bruders gegangen ist, vollziehe das Cândrâyaña. Wer zu einer frau während ihrer regeln gegangen ist <sup>1)</sup> <sub>173.</sub>, wird rein, wenn er nach *einem fasten von drei tagen* geschmolzene butter isst.

289. Drei Krichras soll vollziehen, wer für uneinge-  
<sup>1) Mn. 11, 197.</sup> weihte geopfert und wer bezauberung ausgeübt <sup>1)</sup> <sub>197.</sub>). Wer den Veda verbreitet und einen schutzsuchenden verlassen hat, <sup>2) Mn. 11, 198.</sup> soll ein jahr lang gerstenspeise essen <sup>2)</sup> <sub>198.</sub>).

290. Wer ein verbotenes geschenk annimmt, wird gereinigt, wenn er einen monat in einem kuhstalle wohnend <sup>1) Mn. 11, 199.</sup> keusch bleibt, von milch lebt und die Gâyatri leise hersagt <sup>1)</sup> <sub>199.</sub>).

291. Durch anhalten des athems und baden in einem wasser wird rein, wer auf einem mit eseln oder kameelen <sup>1) Mn. 11, 201.</sup> bespannten wagen gefahren ist, wer nackt gebadet <sup>1)</sup> <sub>201.</sub> oder <sup>2) Mn. 11, 204.</sup> gegessen, und wer bei tage zu seiner frau gegangen ist <sup>2)</sup> <sub>204.</sub>).

292. Wer seinen Guru „du“ genannt oder ihn heftig <sup>1) Mn. 11, 204.</sup> angeredet <sup>1)</sup> <sub>204.</sub>, oder einen Brâhmaña in der rede besiegt oder ihn beim kleide festgehalten hat, soll ihn schnell um verzei-  
<sup>2) Mn. 11, 205.</sup> hung bitten und einen tag fasten <sup>2)</sup> <sub>205.</sub>).

293. Für das aufheben eines stockes gegen einen Brâhmaña ist das Krichra festgesetzt; das Atikrichra für das schlagen mit demselben; das Krichra und Atikrichra, wenn <sup>1) Mn. 11, 208.</sup> blut geflossen <sup>1)</sup> <sub>208.</sub>; das Krichra, wenn die stelle mit blut unterlaufen ist.

294. Die busse soll man bestimmen, indem man ort, zeit, alter, vermögen und das verbrechen sorgfältig berücksich-  
<sup>1) Mn. 11, 209.</sup> tigt, auch in den fällen, wo keine busse festgesetzt ist <sup>1)</sup> <sub>209.</sub>).

295. Die eigenen verwandten eines gefallenen sollen den topf einer sklavin aus dem dorfe hinausbringen, und den gefallenen selbst von allem verkehr ausschliessen <sup>1)</sup>). 1) Mn. 11,  
182-185.

296. Wenn er nach vollzogener busse zurückkommt, sollen sie einen neuen topf herbeiholen, ihn nicht verachten, sondern auf jede weise mit ihm umgehen <sup>1)</sup>). 1) Mn. 11,  
186. 187.

297. Für gefallene frauen ist dieselbe vorschrift erwähnt; man soll ihnen wohnung in der nähe des hauses gewähren, speise, kleidung und bewachung <sup>1)</sup>). 1) Mn. 11,  
188.

298. Zu einem niedrigen manne gehen, abtreibung der leibesfrucht und tödtung des mannes, dies sind verbrechen, welche sicher vorzugsweise bewirken, dass eine frau fällt. 1) Mn. 11,  
188.

299. Mit menschen, welche schutzsuchende, kinder oder frauen tödten, so wie mit undankbaren soll man aber nicht umgehen, wenn sie auch busse vollziehen <sup>1)</sup>). 1) Mn. 11,  
190.

300. Der busse vollziehende soll, wenn der topf ausgesossen ist, in der mitte seiner verwandten stehend, den kühen gras darreichen, und wenn er zuerst von diesen geehrt ist, so sollen auch die verwandten ihn ehren <sup>1)</sup>). 1) Mn. 11,  
196.

301. Wer ein offenkundiges verbrechen begangen hat, der soll die von der versammlung <sup>1)</sup> festgesetzte busse vollziehen. Wessen verbrechen aber nicht bekannt ist, der soll eine heimliche busse vollziehen <sup>2)</sup>). 2) Mn. 11,  
247. 1) Mn. 12,  
110.

302. Ein Brähmaña-tödter <sup>1)</sup> wird gereinigt, wenn er drei tage fastet, das gebet Aghamarshaña <sup>2)</sup> im wasser leise hersagt, und eine milchende kuh giebt. 1) Mn. 11,  
248. 2) Mn. 11,  
259.

303. Oder nachdem er einen tag von der luft gelebt, im wasser stehend, soll er mit den sprüchen: „den haaren Svâhâ“ u. s. w. vierzig opfer von geschmolzener butter opfern. 2) Mn. 11,  
259.

<sup>1) Mn. 11,  
249.</sup> **304.** Wer geistige getränke getrunken <sup>1)</sup>), wird rein, wenn er drei tage fastet, und die butter unter den versen <sup>2) Mn. 11,  
250.</sup> des Kûshmânda opfert; wer gold gestohlen <sup>2)</sup> aber, wenn er im wasser stehend die hymne des Rudra hersagt.

<sup>1) Mn. 11,  
251.</sup> **305.** Wer das ehebett des Guru befleckt hat <sup>1)</sup>), wird rein, wenn er die hymne: „Der tausendköpfige“ hersagt. Jeder von diesen muss, am ende dieser handlung, eine milchreiche kuh geben.

**306.** Hundertmal soll man den athem anhalten zur entfernung aller sünde, welche aus kleineren verbrechen entsteht, und solcher, welche nicht besonders erwähnt worden ist.

<sup>1) Mn. 11,  
253.</sup> **307.** Der Brâhmaña, welcher samen, koth oder urin genossen hat <sup>1)</sup>), soll reines Soma-wasser trinken, welches er mit der silbe Om geweiht hat.

**308.** Was in der nacht oder am tage aus unwissenheit gethan ist, das alles wird vertilgt durch vollziehung der dreimaligen andacht.

<sup>1) Mn. 11,  
225.</sup> **309.** Das hersagen des Šukriya, des Arañyaka und besonders der Gâyatrî <sup>1)</sup>), diese nehmen alle sünde weg, und so auch die elf Rudra-hymnen.

**310.** So oft der zwiegeborene sich befleckt glaubt, soll er ein opfer mit Tila vollziehen und das sprechen der Gâyatrî.

<sup>1) Mn. 11,  
245.</sup> **311.** Wer sich des Veda-lesens befleissigt, geduldig ist und die grossen opfer vollzieht, den berührt hier keine sünde, selbst die nicht, welche durch grosse verbrechen entsteht <sup>1)</sup>). )

312. Wer von der luft lebend am tage steht, die nacht im wasser zubringt, nach der sonne sieht und tausendmal die Gâyatri hersagt, der wird von jeder sünde rein, ausser von der tödtung eines Brâhmaña.

313. Keuschheit, mitleiden, geduld, freigebigkeit, wahrheit, ehrlichkeit, sanftmuth, nicht stehlen, freundlichkeit und bändigung werden als die beständigen pflichten der selbst-beherrschung <sup>1)</sup> genannt. 12 Mn. 4,  
204.

314. Baden, stillschweigen, fasten, opfern, lesen, be-zähmung des geschlechtstriebes sind die gelegentlichen pflichten der selbstbeherrschung <sup>1)</sup>; gehorsam gegen den 12 Mn. 4.  
204. Guru, reinheit, nicht zürnen, nicht flüchtig sein.

315. Wer die Sântapana-busse vollziehen will, der soll, nachdem er urin und koth einer kuh, milch, geronnene milch, zerlassene butter und Kuśa - wasser genossen, am folgenden tage fasten <sup>1)</sup>. 12 Mn. 11.  
212.

316. Wenn man jeden einzelnen dieser sechs gegen-stände des Sântapana einen tag geniesst, und am siebenten tage fastet, so wird diese busse Mahâsântapana genannt.

317. Wenn man das wasser von blättern des Palâśa, Udumbara, Nelumbium, Vilva, uud von Kuśa-gras jedes einzeln einen tag trinkt, so heisst dies die blätterbusse (Parñakrichra).

318. Wenn man heisse milch, heisse geschmolzene but-ter und heisses wasser jedes einen tag trinkt und einen tag fastet, so heisst dies die heisse busse (Taptakrichra) <sup>1)</sup>. 12 Mn. 11.  
214.

319. Einmaliges essen bei nacht und zwar unerbetenes, und einmaliges fasten wird viertelbusse (Pâdakrichra) ge-nannt.

320. Dieselbe irgend wie dreimal wiederholt wird Prâ-  
<sup>1) Mn. 11.</sup> jâpatya genannt <sup>1)</sup>). Eben dieselbe heisst Atikrichra<sup>2)</sup>), wenn  
<sup>2) Mn. 11.</sup> man nur eine handvoll speise geniesst.

321. Krichrâtikrichra heisst die busse, wenn man ein  
 und zwanzig tage von wasser lebt. Zwölf tage fasten wird  
<sup>1) Mn. 11.</sup> Parâka genannt <sup>1)</sup>).

322. Oelkuchen, schaum von gekochtem reiss, butter-  
 milch, wasser und gemahlenen reiss, jedes an einem tage  
 zu essen und einen tag fasten, diese busse wird die schöne  
 (saumya) genannt.

323. Jede einzelne dieser speisen drei tage zu wieder-  
 holen der reihe nach, diese busse von fünfzehn tagen heisst  
 Tulâpurusha.

324. Nach der zahl des tages des mondes in der weissen  
 hälften soll man kuchen von der grösse eines pfaueneies essen,  
 und in der schwarzen hälften sie täglich um einen kuchen ver-  
<sup>1) Mn. 11.</sup> mindern, wenn man die Cândrâyaña-busse vollziehen will <sup>1)</sup>).

325. Zweihundert und vierzig kuchen soll auf irgend  
 eine weise in einem monate verzehren, wer ein anderes  
<sup>1) Mn. 11.</sup> Cândrâyaña vollziehen will <sup>1)</sup>).

326. Man kann auch ein Cândrâyaña vollziehen, indem  
 man dreimal täglich badet, die reinigenden sprüche leise  
 hersagt und die kuchen durch die Gâyatrî weihet.

327. Auch bei sünden, welche nicht besonders erwähnt  
 sind, erlangt man reinigung durch das Cândrâyaña; wer die-  
 ses als eine pflichtmässige handlung vollzieht, der gelangt  
<sup>1) Mn. 11.</sup> in den himmel des Candra <sup>1)</sup>).

328. Wer eine busse vollzieht aus begierde nach glück,  
 der erlangt grosses glück, wie derjenige die frucht grosser  
 opfer erlangt, welcher dieselben aufmerksam vollzieht.

329. Als die Rishis diese rechte aus Yājnavalkya's munde vernommen, sprachen sie zu dem mit hohem geiste und unermesslichem glanze begabten fürsten der Yogins folgendes:

330. Diejenigen, welche unermüdlich dieses gesetzbuch bewahren, werden in dieser welt ruhm erlangen und in den himmel eingehen.

331. Wer nach wissenschaft strebt, erlangt wissenschaft; wer reichthum wünscht, reichthum; wer leben wünscht, leben, und wer glück wünscht, grosses glück.

332. Wer auch nur drei Ślokas aus diesem gesetzbuche bei einem Śrāddha hersagt, dessen väter erlangen unvergängliche befriedigung: hierüber ist kein zweifel.

333. Der Brāhmaṇa wird ein würdiger mensch, der Kshatriya wird siegreich, der Vaiśya mit korn und reichthum begabt durch die bewahrung dieses buches.

334. Wer dieses buch bei jedem mondwechsel zwiegeborenen verkündet, dem sei der lohn eines pferdeopfers. Dies wollest du, o herr, gestatten.

335. Als Yājnavalkya frohen sinnes diese rede der Munis gehört, sprach er: „so sei es,“ und ehrte durch verneigung den gott, welcher durch sich selbst das dasein hat. -



**Druck von Grass, Barth & Comp. in Breslau.**